# सहज-मार्ग sabaj marg

i-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/66





Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India)

Mith the Compliments Grond

# **Hind Trading Corporation**

23, Shower Street,

Alandaur : MADRAS-16

#### **CONTENTS**

|   |        |                                           |                                                            | Page 2     |
|---|--------|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------|------------|
| 1 |        | Prayer                                    | Sai Dom Chandra President                                  | 3          |
|   |        | _                                         | -Sri Ram Chandra-President                                 | _          |
| ì | 3<br>4 | Divine Master (Poem)                      | uality Shri Ram Chandra Maharaj<br>S. Narayan Swamy        | 7          |
|   | 5      | Dynamics of Spiritual I                   | ife A lecture of Dr. K. C. Vardacha                        |            |
|   | 6      | Then and Now                              | Raghavendra Rao, Raichur                                   | 23         |
|   | 7      | Life and Its Value                        | -K. C. Narayana (Tirupati)                                 | 25         |
|   | 8      | The Right Course                          | E. Jairamappa Raichur                                      | 29         |
|   |        | Hinduism-Sahaj Marg<br>Common thoughts on | Shri V. Eswaraiah. Vijayawada daily subjects. — An Abhyasi | 33<br>37   |
|   |        | In these Twelve Years                     |                                                            | 41         |
|   | 12     | Sahaj Marg the Panac                      | _                                                          |            |
|   |        | of all Tensions.                          | Lakshmi Shankar Principal Allahab                          | ad 45      |
|   | १३     | ''इरादा''                                 | श्री रामचन्द्रजी ग्रध्यक्ष                                 | 38         |
|   | १४     | ''ग्रपने घर की ग्रोर''                    | <b>कु</b> ० कस्तूरी चतुर्वेदी                              | ५१         |
|   | १५     | परिवर्तन <b>(</b> कविता)                  | वासुदेवसिंह, ग्रमेठी लखनऊ                                  | ሂሄ         |
|   | १६     | ग्रम्यासी की कुछ भूलें                    | केसर चतुर्वेदी                                             | ሂሂ         |
|   | १७     | संसार ग्रीर मानव-ग्रात्मा काढ             | न्द्व भैरवप्रसाद श्रीवास्तवा लखीमपुर खीर्र                 | 3४ र       |
|   | १८     | राजयोग-सहजमार्ग                           | इयामसुन्दर मिश्र, <b>ब</b> हराइच                           | ६२         |
|   | 38     | ''ग्रकीदत के फूल''                        | -हामिद ग्रली खां ''लाज''                                   | ६८         |
|   | २०     | "क्षुरस्य घारा"                           | श्रीपति सर्नाड, गुलवर्गा                                   | 33         |
| • | २१     | जीवन ग्रौर योग                            | रामदाससिंह महम्मदपुर-सारएा                                 | ७२         |
|   | २२     | सहजमार्ग                                  | रामशंकर रस्तोगी, सीतापुर                                   | ७५         |
|   | २३     | ''एक ग्रावाहन''                           | बासुदेवसिंह, ग्रमेठी, लखनऊ                                 | 30         |
|   | २४     | ध्यःन ग्रौर कर्म                          | रघुनन्दनप्रसादजी                                           | <b>5</b> 3 |
|   | २५     | हमारे गुरूदेव                             | जे० ग्रार० के० रायजादा, शाहजहाँपुर                         | <b>দঙ</b>  |
|   |        | ol. XIII A                                | All rights reserved                                        | No. 1      |
|   | S.     | P. Srivastava M.A.,Ph.I                   | D. January 197                                             | 70         |
|   | K      | ashi Ram Agarwal, N.D                     | Yearly Subscription Rs.                                    | 6.00       |
|   |        |                                           | Single Copy Rs.                                            | 1.50       |

\* 85 m

# सहज मार्ग

उत्तिष्ठत लाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत ।
(उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो ।)

# प्रार्थना

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी श्रौर इष्ट है, बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति श्रसम्भव है।



O, Master!
Thou art the real goal of human life,
We are yet but slaves of wishes,
Putting bar to our advancement,
Thou art the only God and Power,
To bring me upto that stage.

#### Message of the Master

-Sri Ram Chandra-President

When we were born into this world for the first time we were pure, because the source from which we have descended or come down is purity. The time went on, and in our innumerable births we have gathered around us different types of grossness by our actions.

In this present existence too we are performing actions, and the result is that these very actions slowly form layer after layer of grossness around the original purity, so that in course of time we become to resemble the silk-worm that has spun a cocoon around itself. When man reaches this stage of his earthly existence, his life is one of artificiality and full of grossness, both in the level of action and in the results. The original purity has been reduced to a faint glimmer, and that is often scarcely perceptible. All memory of his original source or home-land is now forgotten, and as action follows action the shell around him gets harder and harder, and his memory of the source gets fainter and fainter, until it is almost completely forgotten.

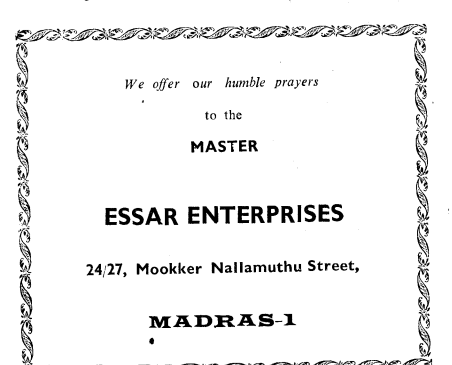
We have now come to the stage where we become disgusted with the present existence, but yet we have no memory of that pleasant and pure state which is our real existence. This is because we have become accustomed to this existence, whereas the other has been almost totally forgotten.

The only way out of this existence is to return to the source. To find the way back by unravelling the strands binding us may not be possible except with the help of a guide who has connected himself to the source, and who can therefore loosen the knots

binding us by the power of his Transmission of the highest consciousness.

The first and almost immediate effect of the transmission is to give a peace and calmness which can hardly be expressed inwords. This experience in Meditation helps to gently remind us of the source to which we must return, and repeated experience strengthens the remembrance of our original home, and so looses the bondage of the present life. As the transmission takes us to deeper and deeper levels of remembrance, our journey to the source becomes firmly established.

I pray that all of you may be granted this experience to see the light of the day.



#### Superstition and Spirituality

By

Shri Ram Chandraji Maharaj. President.

All the religions of the world have been started when we have found the necessity. Some start from the core of the Being and some out of the outer aspect. But all of them try to touch the Divinity above all religions. They prepare the masses to dive deep into the Reality. They succeed in many cases and fall short in some other ways, because the religion is for the masses and spirituality is for the selected few. Since millions adopt the religions with some views which their status of wisdom warrant, now, they burst out into branches because the people of different mentalities adopt it. At one side there is a high thinking and at the other side there is gross behaviour. But these things play their own part in the spheres they have formed. Now grossness and subtleness both are there. To the subtle minds the idea of the greatest is there and to the grosser minds the idea of grossness is . there. Now the thinking has become gross. They connect the grosser things with the religion and if even a lie is spoken hundred , times it becomes truth. Similarly the same thing and their adverse belief have become the part of the subject of religion. When we are out of light we fall in darkness. When we are out of wisdom we become fools. When we are out of Reality we become satan. Now they have come down to the adverse state of Reality. They begin to imbibe that thing which is not in consonance with Reality. In other words animosity begins to spread into them and they begin to peep into the state which an animal has. Sometimes they will think 'since I tamed this cow I began to get enough moneyI tamed a horse and I have a grandson.' So such things are continued. Such occasions observed for some time breed so many other ideas which we call superstitions—which itself denotes it has no meaning. But that is the result of only gross thinking. When we take the finer aspect of grossness we begin to think ourselves spiritual. That is also a superstition. They think what they are not really. If milk is adulterated in wine it remains no more milk.

In any religion which becomes old such things creep in and for that saints come to remodulate. But unfortunate it is that such saints do not come all the times. Because we do not call them for it. Why do we not call them? Because superstitions become in the mind of the people a religion by itself. And they are so immersed in it that they do not think what is above it. What is above the superstition is really a power which can call the saints. And that is the spirit required for the transformation of the whole lives of the world. Doctor can cure a disease and not the shepard. What is the call of the present day? Nothing, but the energy issuing forth from the centre. Either it should burn us or it should embrace us. That should be our thought if we really want our transformation, for which we should come forward like a warrior in the field to test our own bravery for the task.



#### DIVINE MASTER

(S. Narayan Swamy)

Oh? Master of Compassion, Love, Pity & Tolerance, Thou art the Immortal One; Bu thou hast concealed in humnan form As our Most Beloved Babuji Maharaj-A Saviour of mankind-

There are truths many and there is one truth;
There are Saviours many and there is one Saviour;
There are Teachers many and there is one Teacher;
There are Masters many and there is one Master;
TRUTH, SAVIOUR, TEACHER & MASTER ARE ONE,

That one is not perceived by senses, Not comprehended by reason, Not realised by discussion & argument Nor book or creed can know Him, Nor He contained in them,

Master is not found in hills or caves

But dwelleth He in the deep core of the heart of men

The highest creation in the image of God.

Many a lakh of lives have gone by
Knowing not the Way to Return
In many a many not even the thought of it has arisen
At such an era of the Iron Age
In accordance with the old saying
"Greatest goodness of God is that He became Man"
Thou hast descended in the cloak of man
Bearing the burden all alone
The Great and Divine One
To guide & lead all the aspiring souls to reach their Original Abode
Fortunate above all others are those who have found a Real Master
& Accepted by Him into His Fold

For finding of the Masters is finding of God; For loving them is verily loving God To unite with them is to unite with Him Worshipping them is really the worshipping God

And as the Steward of God
Thou hast shown us the path
The simplest of the Simple & Natural
Designing this path as SAHAJ MARG
& Shri Ram Chandra Mission
Making memory green of that Great Wondrous Being
Mahathma Shri Ram Chandraji Maharaj of Fategarh.
In Whose Name Thou hast founded this Mission;
Verily the most exalted and Unique One;
And ever existed from time immemorial.

With thine deep love, sympathy and grace benign
Thou hast laboured to gather us here
For showering and filling in us the current divine
By thine Omnipotent Transmission of the spiritual energy
Awakening and accelerating the latent powers to become patent
In order to grow subtler and subtler
To see deeper into life & to comprehend the divine harmony
Through personal experience guiding with thine
Presence, Voice and Power the unheard of and unthought of states
of being
Bestowing and Confronting with peace, Joy and Enlightenment
For which we submit our prostrations & adorations at thy holy feet

more strength & capacity to receive thine Grace and co-operate with Thee in Not only treading the path swiftly but also to Merge with Thee With courage, faith, love devotion with utter humility-Amen.

At the same time begging Thy Goodself to grant us more and

#### **Dynamics Of Spiritual Life**

( A lecture of Dr. K. C. Vardachari )

Dr. Parthasarathy, Ladies and Gentlemen,

I am grateful to you for the opportunity to speak to you this evening. The topic which I have chosen to speak to you is DYNAMICS OF SPIRITUAL LIFE. Though I would present the subject in a subjective way my illuminations of this subject would be from the point of Sahai Marg, a system of realisation propounded by Sri Ramchandraji of Shahjahanpur. That does not mean that Shahjahanpur theory is a new one. It is new in so far as it tries to bring about a more, healthy and normal unification of the power of man, which have been unfortunately divorced from each other in the long history of religions, not only here but elsewhere. When I chose the subject of the Dynamics of Spiritual life, I was almost thinking about the division usually made in physics about the statics and the dynamics of matter. We have a static view of the world, a view of the world which is so fixed that we are, each one of us given a particular part to play and that alone and there is no question of evolution or growth but only emancipation from the burden of that work. So, every one of us born in this world is said to live a life in the routine way prescribed by she Sastras following certain duties. according to the status of life for the function to which one is born and according to the age to which one belongs-age-group to which one beongs. Therefore, everything was said clearly and rules are being framed rather rigidly and as in all cases of rules, they need exceptions and exceptions become the rule. So much so, the rule becomes merely something in the statute and not

really followed. So, the statics of our religious life in this country and else-where has been a growth of religious patterns of behaviour which may well be described as ritualistic patterns said to be good but really not delivering the goods. Man feels bond. He does not feel freedom even in the performance of the rituals or his duties. But, really that condition has produced one phenomenon-that we in India, are considered to be Karma-bond. We are creatures of Karma and therefore we are karma-ridden. Nothing can make us get out of Karma, the bond of Karma, or the bondage to Karma and all our efforts are to find out a way, by which we can get out of the bondage to Karma. Then, as it was suggested there was a heavy theory called the doctrine of Karma that our past binds us, and will bind us and we can do nothing about it. It has made it much more impossible for us to seek a doctrine of Moksha or liberation. So, so far as we are concerned, we are people obsessed by the concept of Karma and Karma in the largest sense of the word includes Dharma or duties and these duties are so fixed that we can hardly emancipate ourselves from that. To break out duties was to court excommunication in ancient times, in earlier times till last century, I should feel. And, when we came under the foreign rulers whether they are Islamic or Christian, we became more rigid about our observance of Dharma because we were afraid that we will lose the little security that we have in our Karma. Well, that is rather a paradox, But then you know such a thing alone forged us to a resistance to the invasion of Islamic and Christian power and made us Hindu-conscious or Hinduismconscious but what a Hinduism have we inherited now? Here again there are two types of people-the reformist Hinduism and traiditional-Hinduism and both of them are struggling, one for

the preservation of the karma and another to modify the karma to suit the modern age whether it is Islamic modern age or Christian modern age or the technological modern age of today. So, on the whole we are finding it rather a very difficult thing to believe that religions can emancipate us and the methods given for emancipation seem to be certain kinds of formulas. For Instance, if you want to emancipate yourself, they counsel ANASAKTHI YOGA OR NISHKAMA KARMA. Do all your actions according to the principle of nonattachment to the fruits thereof, or try to imagine that you are Brahman and that you are not caught by this Karma. But imagining merely that you are not caught by Karma has not emancipated you from Karma. And a formula has not released us. Every one of us has been uttering Japa or the Maha Vakyas or other doctrinal thesis of the other vedantins. But merely a reaffirmation or reteration of the ancient slogans called Mantras or tenets has not provided the clue towards emancipation. Now-a-days people are confronting the materialist world with so called Bhakthi. devotion and devotion to what? devotion to ancient- past modes of behaviour, devotion to certain types of worship and without any kind of desire for real emancipation. Now therefore the static condition has been arrived. We are now in a static condition. As against this static condition, Sri Ramchandrait has provided a dynamic mode of approach to the same problem. There is no use in merely confronting man with duties of the society or towards the society nor by confronting with formula of Vedanta-Advaita, Visistadvaita, or Dvaita or any in-betweens as we may know. Nor is it alright to say it is enough to say that we are listening to Puranas and Ithihasas and spend time chanting the names of God only. What really matters then, is,

we do require a higher consciousness to help us out of the situation. To provide that condition is the business of a great teacher. It must be possible for one to bring the liberator into consciousness into the consciousness of the un-liberated. The slave must certainly safely feel the presence of the emancipator and one who emancipates man from his past and from his bondage is a real emancipator. This forward looking spirituality, as I call it, rather then backward looking, religiosity has been provided by this new methodology devised by Sri Ram Chandraji. He himself does not claim that it is altogether new in the history of the Universe. He states that this was an ancient method nearly 10,000 years ago. Well, you must believe there was civilisation 10,000 years ago and then, it was that a great Rishi of that time used to utilise this divine-force and make people transform themselves into divine nature, that is into freebeings. Somehow that technique was forgotten and what remained was the Raja Yoga practice that we are getting and have got from Patanjali and others. There have been several types of yogas-Hatayoga-Laya Yoga - Mantra Yoga, Japa Yoga and then all the three modified in the systems of Gnan Yog. Bhakthi Yog, and Karma yog. So there have been any number of yogas and laterly we have Tantrie yogas called the Kundalini yogas which have attracted so many of our people and promised liberation by rousing of the Kundalini. But, how is this to be done? It was an arduous process and that was an obstinate way by which a man should persist by rousing up a force which he could not control. That is why at one stage, especially in the Raja Yoga of Patanjali it has been completely omitted. So Raja Yoga of Patanjuli took up the real aspect namely that only the mind can be utilised for getting over its own bondage because

MANAYEVA MANUSHYANAM KARANAM BANDHA MOKSHAYOH, Man's Mind is the cause of his bondage and mind should be made the means to his liberation. So, if mind is the cardinal principle in man, man is known as one who has a mind. We do not say the animals have a mind but perhaps we may say that animals have a mind namely an animal mind. Nothing in the world is without a mind. But man has that mind which distinguishes between the right and the wrong, that which binds and that which liberates. He has the discrimination to say that this thing will bind, this thing liberates. He can reason from casues to effects and finding that an effect comes from a particular act, he can either repeat the cause or negate the cause, in order to be emancipated from the effect or rather the evileffect. So, taking the mind as capable of discrimination as the means by which we can, not only make it move to the objects but restrain itself from the objects, which corrupt its action. He suggested that the control of the mind is the most important thing. And if you control the mind, you are able to have a kind of calm But the end is not of course to control the mind alone. It is realisation or Kaivalya or Moksha. Moksha is the goal. Every other thing is only a means. Control of the mind is only a means, towards liberation from the mind ultimately or rather liberation from the mind that tends to bind. So, we must reverse the activity of the mind which ties us up to objects-which ties us up to certain experiences-what we call enjoyments of the world or powers which make us materialistic. So, the mind makes matter, makes us enjoy matter, but after some time finos by that matter binds its own activities it strives to liberate itself. At this point Patanjali himself intimates that individual effort, by itself, cannot control the mind i.e., Man's mind, a bond mind cannot

liberate itself without the help of a higher mind, and this is called ISWARA. That is why, it says if you want to get liberation, you must seek the help of Iswara-Iswara Pranidhana is necessary. You must surrender to the higher consciousness and the mind of God. And your surrender will determine your capacity to control your mind-or rather you will experience-the control of your mind by means of the divine grace. So, this particular aspect of controlling the mind was therefore left to God. In the yoga doctrine, Iswara is only the Guru. A function of Iswara in Yoga-in our yoga, is to be the Guru, one who introduces his consciousness or his mind, or by the use of His mind controls our mind and brings it to equalisation with his mind (Samatwa). That is why, the importance of a Guru, who is like God or God himself, cannot be exaggerated. But then this God is different. This God is not the creator, sustainer, destroyer of the universe. He may be all that. But that is not what we are having as a form of God. The form of God for us is the form of a teacher or the Guru who is introducing his consciousness or his mind to control or bring it to balance or equanimity. This is the unique function in this system of the Guru or the Iswara. So the choice of God as a Guru is very important. God alone must be chosen as the Guru and he who can do it, controls my mind in terms of his mind and liberate my mind from its bondage-seeking activities. He is very near God. You can define him as God and if you can do it, well you may be considered to be candidates for God-hood, but that does not mean that we are having the idea of only one God and all that. I just do not want to discuss that metaphysics. Dhyan is the method by which the divine mind has taken charge of your mind. Your Manas is therefore taken up and made to retrace itself to the nature with which it came from its liberated

condition to the bond-condition. That is, you reverse the tendencies of the mind. That is its Vasanas, its sanskaras and its past are slowly being thrown out of it. Its bondage to its own past. Its own previous movement towards objects. The mind becomes turned inwards and upwards. This is a process done only by the Master and that is done by the introduction of this divine consciousness into his being.

Now this particular secret of the introduction of the divine consciousness into our consciousness, and transforming it, is a discovery of Sri Ramchandraji. We have all had it by saying that we should be in the company of great men, who have inward-turned gaze. But the actuality with which it has been realised, in each one of us is a special message and work of Sri Ramchandraji. How to introduce it into the heart of a man? How to help the Dhyan of the individual to go on-so that it can reach the highest state of liberation even when one lives in one's own body is a special discovery, as I said, of Sri Ramchandraji. This he calls 'Pranahuti', the giving of life to the JIVA. It is the giving of life-a divine life. Practically-demonstrably into the heart of every individual and leading him towards the higher experiences of equality with the divine consciousness-Samatvam (Adhigachathe) as Sri Krishna put it. That Samatva-that equality that Samadhi with God consciousness-to make it Sadhamya the same function and nature of the divine consciousness is done only by this supreme consciousness God himself. That is why in the dynamics of this system the Master actually takes the individual soul in its bond condition, in its bond mind and leads it by purifying the mind, removing from it the gross that has accumulated in the form of Samskars and Vasanas either Prarabhdha or Sanchitham and takes it straight up to oneness of the divine

5 E

consciousness or likeness with the divine consciousness; like \* . function. SARUPYA, SALOKYA, SAYUJYA are all possible because it is done with the help of the divine consciousness itself \* and not by individual effort. No individual effort is needed as a special offering to the divine to bring about the transformation of man's nature. Now true spiritual life is the attainment of identity or equality with the divine nature. We have been so far accustomed to hear that any one that merely says word of God or name of God is spiritual. Well, we do not accept that view because that is too gross a view. For instance, I shall mention that God is not only one status. God has infinite status. Our ancients knew that very well YEKAMSAT VIPRAHA BAHUDA VADANTI. Agni, Varunam, Aryama, Indra and so forth. Now what is the status of each? As the Itreva Brahmana puts it very nicely and elsewhere also, Agneh Avamaha Vishnoha Paramaha. Agni belongs to the earth, Vayu to the air-Anthariksha and so on due to the work. We know the Gods have been allotted to several planes. BHUR BHUVAH SUVAH MAHEH, TAMAH, JAPAH, SATYA They are in different planes. Now what is the status with which you are worshipping God. So our people have created a large theology about it, and theogony as I will say or Cosmogony and placed him every where and then what is your liberation. If you are merely worshipping God on the physical plane, would it liberate you-or the middle plane or 3rd plane, the 4th plane or the 5th or the 6th or the 7th. Obviously liberation come when you go to the 7th plane-Satya, Loka, where everything is real. Now the God whom you have to worship should be the highest. And we in this country are struggling to find out who is the highest and I think we have not even today decided as to who is the highest. That is why all that may be said about our

own excellent variety, of manifoldness and realistic approach to the levels of reality only shows partial ideas of God-head and not the total liberating aspect of God. As I said at the beginning we must think about God as the liberator, as the Guru who liberates rather than as one who is controlling the universe, ordering the universe, as one who is establishing the Dharma or even as PARITHRANAYA SADHUNAM VINASAYACHA DUSHKR-UTAM DHARMA SAMSTHAPANARTHAYA SAMBHAVAMI YUGE YUGE-protecting the good, punishing the wicked and for establishing dharma every where, sin born in every age-Quite good in themselves but where is the emancipation? The fundamental aim of worship of God by min is for emancipation-Mumukshatva. You must desire liberation and the bondage to any God is a bondage, though it is a silken bondage. It may be a gold one-it may be a silver one-it may be a copper one or may be an iron one-may be a silken one. Even the bonds of love can be bonds. So which is the KASMAI DEVAYA.

As the Upanishad puts it which God shall I adore? which God shall I worship? Well we in this system know that we want liberation. We must only think about the transcendent supreme god-head, who is known as the divin-THADEKAM-that one supreme being alone can give us liberation and he is called one because no one else can give that liberation. He is the only one who can give liberation because he is transcendent to all processes and all the levels of this world and consciousness. So, the idea has been that though religions have given us a realistic picture of the world that have been governed by Gods and powers and they are indeed worshipable, praiseworthy and we have been doing that they have not liberated us. If we want liberation, the real spiritual life-far beyond the material world, which binds us,

then we must worship only that ultimate form of God as liberator, as one who makes us free from all bondages, rather who makes all our bonds light and not bonds at all and who gives us opportunities of a further growth into his infinite nature. It is one of our great discoveries in this country that God has been called Anant-infinite and to that infinite are we edded in true spiritual life We have got two terms which we use-God as Atchu tha- and God as Anantha. Atchuta is one from whom you cannot fall down once you reach Him. Ananta is one who gives a dynamic aspect of taking you farther and farther into deep levels into his infinite nature, which we cannot in our finite mind, and by our finite consciousness, understand. So, this dynamic nature of the supreme being which you realise, when you become of the same mind that is, Samadhi with equality with his mind and again Sadharmya with him opens up the infinite before you, the words of liberation which do not bring about any bondage, of any sense. That is said to be true spirituality. That is why Sri Ram chandraji used to put it in this way. The end of philosophy is the beginning of religion. The end of religion is the beginning of spirituality, the end of Shirituality is the beginning of reality. So you will see that till you reach that ultimate state of Ananta which is possible to us, you do not realise your real nature and you are not a self-realised being either. Realisation means that when you realise the reality when you become one, with the reality and begin to form and act upon to the laws of reality-the laws that do not bind but enhance your infinity. You begin to act according to new laws with new freedom. This is a vista, a possibility opened up by this simple process of what is called transmission or Pranahuti which is the introduction of the divine consciousness into the heart of the Abhyasi so that his mind

might get accustomed to the new laws and become one with these, with the divine life and the divine mind. This is a very big experiment in spirituality? I may tell you that this was the aim of the earliest of saints, That was far far in the past of our spiritual life. I do not know whether I should say that was the Satya Yuga since, and then we have become degrading ourselves using lower minds and still lower minds. Today, we are using only this time conscious mind, bound by time, and all its bondages. To liberate this consciousness is a divine effort, not merely a human one. We can take it therefore that this is an opportunity, not ungrounded in the reality. It is not merely a utopian dream and a visionary one. It is something within the possibility of every one of you and this is another thing which the new dynamics of Sri Ramchandraji shows. That is when any man comes to do this particular practice, he finds that there takes place particular change of being leading him into a larger consciousness. It is first experienced as the dawn of calm or silent mind. His mind becomes gradually more and more silent but not ineffective. He finds that when bondages are being released or removed and when the dirt is being taken out of him, he is able to function in a clearer and a swifter way. It is a new possibility of seeing and experiencing by us, at least, and I should feel almost every one of us in a little way or a bigger way has experienced this there is quickening of the functions of the mind in a liberated way, uncontaminated and untrammelled by the past or by the rules which have been previously governing matter. Now that is to show what Siddhis are availabe within this system. But we do not pursue the Siddhis for the sake of Siddhis. The Siddhis are natural products due to the liberation of the mind from the trammells of its own past or Vasanas or desires. Now all this is achieved in an absolutely

4

÷

unobstrusive way but then they are not our goal and as the liberation-process would get arrested. The divine takes us rather i fast-through those stages till we reach the state of Samabhava or Samatva. That is why in this system Samadhi happens normally & without all that which go on in that obstinate way of human effort. That is why it is so easy to have the Samadhi state and also the Sahaja condition to feel that you are always in that free condition. The mind does not seem to be bond. It experiences freedom. But there is no ego in the matter. The ego also is surmounted, because at the very start the ego is taken over into custody by the Divine consciousness. So, we find some of us who have experinced it-find that liberation comes from the very first moment we are introduced into this system. But to appreciate it, requires only the willing surrender of the individual, constantly to the operation of the transmission. He must open himself to the transmission, and seek it with a fervent prayer that you may experience spiritual life or liberated life in its truest sense. The time taken by the other systems is much longer, some times the whole life is not sufficient. Some people have said that even a whole life of Karm yog would bring us into Gnan yog and another whole life of Gnan vog will bring us into Bhakthi yog-devotion to the divine. Then of course there are quarrels about which should be first undertaken, and I am not going to enter into that. As I hold that when these three are one yoga what is the use of pulling down the one and not pulling down the other two. So, I am not going to enter into what is called the casuiastical process by which our Pundits have been spending their time. I would much-rather take man as a whole and therefore I dedicate myself to the realisation of the ultimate which I think is Paragnana. If I am said to be intelligent, why am I intelligent? I

have chosen the ultim te-not the penultimate. I have chosen that which liberates. I have not chosen which binds me however softly. So I have chosen wisely and my devotion to the ultimate to reach it some--how by dedication, by surrender, by giving up myego or by subordinating my ego, to it even my thoughts, even thought itself my reasonings, my doubts-all these things I subordinate. Just keep them in abeyance with a freedom to revise them if I want. That devotion must be there. It comes naturally and every one of my actions is directed towards realising this oneness with the divine. Whatever I do, whatever I think about, whatever I desire, is always towards that one goal of freedom. Therefore all the three portions of my being are integrated. In this particular way and so there is no quarrel about which yoga I shall follow and therefore I need not take many births in order to realise God. They say it is much richer to go through every experience and then finally achieve the ultimate and then if you want that kind of going about every experience not one life, but many lives or millions of lives will be necessary before you reach God. But supposing a man reaches God first, and all these things are given to him and he knows and understands his real nature, is it not a mach shorter way? Therefore our people stated "first know God and then everything will come to you. All experiences would be possible to you, without binding you, without tempting you, without making you go astray-this gives you a perfect picture of a liberated man in a liberated world". That is why the great promise of this particular system of dynamics of spiritual life, which I call the principle of introduction of the supreme consciousness into the heart. It facilitates, quickens and arrives at that supreme state of equality with the divine, without any possibility of stepping oneself down into the lower nature, falling a victim to the lower movements of the mind. This is a great contribution to the modern mind-tossed society, a society in which neurotics are much greater number than healthy people where physchological people are trying to become pathological experts. We are in difficulties, because the true phsychology of man and his nature comes from a spiritual angle and a spiritual determination of the divine purpose which has decided that man should be emancipated from his lower mind and brought in consonance with the divine mind and because this optimisim somehow inspires me that man is destined to become divine and his mind has to be made identical with the divine mind, and that the human mind should operate in terms of the laws of divine mind itself.

I have great pleasure in introducing this topic to you today as the real dynamics of our being. We have to forget the statics. We have got to take up the dynamic mood-in that lies a possibility not only for our country but the whole universe. But ultimately when you become divinely conscious you become cosmically conscious-not only cosmic conscious, you become transcendent conscious-not only this cosmos but every cosmos is brought into your vision and action and participation. Then alone you will be able to say with the Vedic Rishis SARVAM KALUVIDAM BRAHMAM. Then alone can you say that the whole world everything in this universe is verily Brahman vast spiritual the divine, otherwise the meaning of our ancient Upanishads is very shallow indeed, however eminently mouthed but that does not deliver the goods sub-consciously. So, I am glad on this occasion to be able to speak to you something about the direct possibility of a divine approach and a dynamic approach for the problems of spiritual life of this country and of the World.

I thank you for your patient hearing.

#### Then and Now

By-Raghavendra Rao, B. Sc. B. E. Principal, Govt. Polytechnic Raichur.

Immediately after I joined Shri Ram Chandra Mission, I had to face a peculiar situation in my small circle of society. Some of my friends were simply taken aback to learn that I, of all the fellows, have joined a spiritual organisation. A few murmured that they had all along been thinking that I would sooner or later do some such rash thing. Most of them had nothing but scorn or sneer for religion and pity for me. Of course, almost all of my friends were university graduates either in arts, sciences, engineering or law. Some were employed and some others were looking forwards for some bright opportunities. I had joined service as a teacher in Engineering Science then.

Years rolled on. Master declared that my formal training in spirituality was almost over. Worship was dropped off not due to my sneer or scorn but simply because of its sublimation. I sometimes happen to come across my old chums. No longer that care free and free—thinking fresh young graduates, they are. It is now my turn to have a dig at their religiousness, of course, not with any scorn or sneer or even pity, but out of sheer concern for their spiritual health.

How has this happened? How quickly has this transformation taken place? Shall I compare my course of life with theirs? Does it imply that I feel an inch taller than they? No, never. I love them as I have loved then before, more sincerely. When they tell me about the gods they worship, about their desires which have been granted by these gods, about their hopes

and about their fears, I listen to them quite sympathetically. I tell them about my ideas about the gods and religions, Japans and Bhajans, Gurus and Bhagawans, of course quite freely and frankly, in reply to their enquiries and they are again taken aback. What has happened for such a state of affairs to come?

Modern education has shattered the faith of intelligent and enlightened people, in religion and religius methodology but it has not substituted a higher power, the power of spirituality in its place. Mind remain quite unregulated. In due course the desires, and necessities and "Nature's Kicks" over-shadow them. Their intelligence gets blunt and darkness enters into their being. Consequent strife and struggle forces them to call the gods and religions for their succur. The keepers of the gods and the religions are ever—ready to oblige. So the vegetation sets in. Exploitation continues in different forms.

All the trouble is due to wrong methods, wrong guidance and even wrong aim. After I saw the Master, all these there were fully realised in their proper forms. The Aim was correctly oriented, a superb and the most effective method was given to me by the name of Sahaja Marg by the perfect Master. The whole training has been completed through the special method of transmission. All darkness vanished, all solitity melted and washed out and the entire life made sublime by the Master.

May all my beloved friends taste this nectar and regain their Origenality by the grace of Master.



#### Life and Its Value

4

-K. C. Narayana (Tiyupati)

If there is something which is very real and yet unseen it is life. The life which everyone enjoys is something that is elusive of any definition. It is true that much has been said about it in modern science and too much of it is known to us, precisely because we are all living. Yet when a person is confronted with the question as to whether there is any meaning that he can give for his life, we find him hesitant, uncertain and to certain extent avoiding to give an answer.

Whie a philosophical discussion regarding the beginnings of Life and its Evolution is really interesting and may be useful in devloping proper values of life, it is rarely meaningful for a person who finds no value worth striving for in his life. It is only when a person is in crisis he develops a value for life. The crisis is the best teacher that Nature has granted to us as a boon. Life as opposed to Death seeks pleasure and when we say that crisis or death confront a person we only intend that the pleasure seeking principle is thwarted. Any thing or person who helps to tide over the situation of crisis then gets the value of life itself, which value we have been all the time unaware of. That is how we find persons who have been helped to get over their problems expressing their gratitude saying 'I cannot repay your debt even if I were to sacrifice my life for you'. Though identical in its dynamics, the offer of a lover of his life for the sake of his or her beloved, it appears dissimilar because the pleasure that is denied is generally base in its nature and we do not want to give life such a mean value, though in reality such a value is often conferred on life.

Life thus we find develops a meaning according to the crisis situation that may present itself to a person However the crisis situation may be real, physically, emotionally, psychologically, or spiritually. It is the promise of religion that it can help a person from the crisis of any kind that one may confront. However it is the experience of a common man that such a promise was not kept always and the Biblical statement 'Your faith is too weak. I tell you this ... (MATTHEW  $\frac{1}{2}\frac{7}{3}$ ) is offered as an explanation. Such statements by themselves or with the additions of past miracles narrayed do not generally convince a man who is really facing the problem. They are at best meaningless. But if a person is saved from a problem, or finds that another person has been really saved from his trouble by some person or principle it is likely that he develops a value for his life, namely to achieve it or identify himself with it; that is he makes it his goal of life. That is how the goal of life for some persons is the attainment of the desired partner in life (in the absence of it death) for some others getting some social and occupational position (in the absence of it, utter disappointment and suicide) for some more visiting religious centres like Vatican, Macca and Banares (in the absence of which utter psychological despair amounting to death) and for still others serving the society (without which they feel paralysed and killed) and so on. It is however true that some seek Nothingness. Such a value is really no value as it transcends the realm of values. If we can arrange values beginning at the bottom with what is ordinarily called base values going upwards with the socially accepted values we would find that there can be no place given to the life which seeks nothingness. Values of life are based on the goals which that life strives after in a society to make its life pleasant. That is precisely the reason why people

who seek such a goal in life are generally considered to be a useless and certain times even mad.

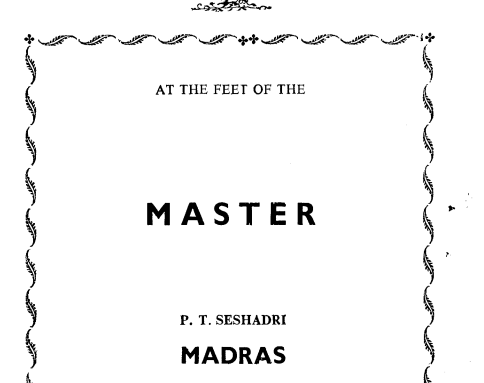
But when a person has transcended the realm of values we find him giving us a new meaning of life itself. He lives entirely for the sake of others and there appears to be nothing which he would personally like to have in order to be happy. That is because he is in a condition which does not differentiate between happiness and unpleasantness (not that he is a stone) between misery and pleasure, so far as he is concerned. While all others try to see a meaning for their individual lives only, he gets a peep into the meaning of Life itself. Such a participation consciously in the working of Nature which is striving to perfect the forms of life that have so far evolved to the condition in which they exist is the only duty that a person who attained such a state has. It is a condion where he works one with the principle of Life itself which we may call Nature. Because of his identification with Nature which is perfect due to annihilation of his personal identity he may be said to be Nature itself, and Nature therefore behaves according to his wishes which come from Nothingness.

Such a meaning for our life probably would we disliked by most of the people because of the fear of loss of personal identity. Yet some of us have such an impulse as to strive for a state of Nothingness and that is by itself a justification for having that as the meaning of our life.

That such a meaning for our life should be found by us is no accident. That we are participating in the Divine work of perfecting Nature would be realised by us when we reach a state of Nothingness as our Master has stated on several occasions. Everyone of us has come function to perform a Anadi karma which remains unfulfilled due to our arrogance (that is because

we think we are doing a thing while the fact remains that it is the work of Nature that is entrusted to us). It is this function that we get reminded of when we reach the state of Nothingness. The completion of that work is the goal of our life. Life has value for us in so far as it affords an opportunity for us to achieve that goal,

We in Sahaj Marg are all the more priveleged because of the Divine presence of Our Master who enables us in reaching that state of Nothingness and assist us reach our goal.



#### THE RIGHT COURSE.

N I

( By E. Jairamappa M. A., B. Ed. Raichur )

[Whenever I meet my Master I try as far as possible to make a mental note of what he says and how he clarifies our doubts. On the basis of what I learnt to the best of my capacity I have written this article. The words I have used and the expression I have made may not be conveying the exact meaning meant by him. Readers are requested to derive the right meaning out of this crude expression—author]

At the time of creation a stir took place beneath the centre which ultimately took the shape of the universe. We, too, owe our existance to that stir. All that we sense, feel and experience is only the creation and not the creator. He is beyond them and transendental, because one who reaches the centre will no more retain his individuality and have a separate entity. He loses the individuality and becomes one with it. A lantern cannot see the darkness as long as it burns. For that, it has to get itself extinguished. Darkness and light cannot co-exist. So also individuality and oneness.

Before creation we were one with Him. After creation we became as-if separate. Later on we created our own worlds. We took interest in so many irrelevent things and attached ourselves to them so firmly that it became very difficult for us to extricate ourselves from them and we were imprisoned. Due to unnecessary weight age and wrong selection of things we made the bars of the prison stronger. We were so much accustomed to prison that we began to feel homely in it. We did not like to come out of it. As the time rolled on our eyes were opened. The prison could not retain its enchanting colour for a longer time. It came out

in its true colour. We learnt that it was not our home land and began to search for the real home. Thus a craving for it took place in us and we tried to fix our goal of life.

The prison is nothing but of our own creation. It is the outcome of our undue attachment to worldly things. So we made up our mind to destroy it by means of detachment from worldly things. This method may be logically correct but practically not so. The more we try to detach the more we attach negatively. So our attempt for mere detachment caused additional bondage. We took detachment as a means to achieve our aim of life, but we learnt that it is not so. It can only be the result of our right pursuit.

The right pursuit is to attach ourselves to the master by being unmindful of other things without repulsion and attraction. Attachment to the master is the attachment to nothingness so the result of this will naturally be the realisation of Ultimate Reality. Attachment to something else will undoubtedly be the cause of bondage.

Previously we had attachment to the worldly things but now we shifted to the Master who is residing outside the prison in the Real Home Land. Thus we have started to make right use of it. What we have to practise is only attachment and not detachment. Attachment to the Reality is all that is required. The reason is that if we practice attachment we have to inevitably take the Master as the object of our Pursuit. Thus we will be ex-exclusingly in touch with the Ultimate Reality and we will be all through in divinity. So automatically divine grace will be showered on us. On the other hand if we try to practise detachment innumerable worldly things become the objects of our endeavour and to achieve it, innumerable lives will not be sufficient. Besides this,

our entire attention will be focussed on the worldly things. Thus the contact with worldly things remains in some or other form. Thus detachment itself becomes negative attachment and we seldom reach God.

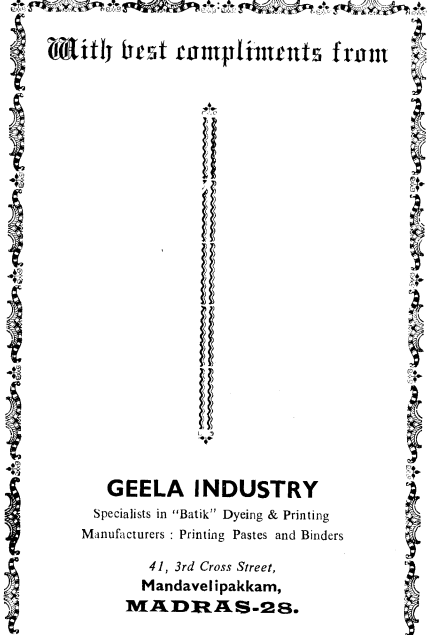
Where we attach ourselves to the Master we can think that we have boarded the right train. We can sit in it carefree and be sure of reaching the destination. That is why SAHAJ MARG insists upon the practice of attachment to Ultimate Reality and not to practice detachment from worldly things. May my Master, Babuji, bestow upon us what he wishes us to become.



With the Best Compliments from

Dhurga Colour Company
Dealers in Dyes & Chemicals
75, Manjanakara Street,

Madurai.



#### **GEELA INDUSTRY**

Specialists in "Batik" Dyeing & Printing Manufacturers: Printing Pastes and Binders

> 41, 3rd Cross Street. Mandavelipakkam, MADRAS-28.

# HINDUISM-SAHAJ MARG

47

a

[ Shri V. Eswaraiah. Vijayawada ]

Every body feels that philosophy is a very big subject and it is very hard either to practise or implement it, with the result that several of the present generation turn a deaf ear to a call to enter into the subject. It is a fact that when Dharma is in danger · special personalities come forth in the form of a prophet or saint to free the human soul from the evil influences, Sri Ramchandra ji is one, who came in the form of an ordinary grahastha; and he invented a new system, to suit the present generation, called 'Sahai Marg'. Under this system he clearly explained that every one comes from God and all our fellow creatures are His creatures; and it is for Him to create peace and happiness in us. In turn it is also our duty to follow Him and meditate on Him with a view to impel us on the right path by means of which the dirt and grossness in our mind will be removed. A man of the lowest standard cannot give his mind to meditation, but catch the solid thing or image by means of Bhakti. He thinks singing songs of devotion and shouting Jai, will bring him realisation, but forgets that this is a kind of an advertisement of his Bhakti, and a flattery of God. This will not count the least in awakening the real consciousness in the heart. The true Bhakti is devoid of any physical or material desire, but constant remembrance is what Bhakti implies.

Shahj Marg, which is a renovated form of Rajayoga, teaches us the simplest method of identicality with the Divine Moster if properly practised. Under this system one has to know the simple principle that the quality of soul is peace, while that of the body is unhappiness. So divert your thoughts towards the soul gradually, and the evils fade out. Books do not help us at this juncture but the divine principles and directions of the beloved master will help to a great extent. In this system the simplest method of meditation on heart (thinking that divine light is within you) will bring the required results.

Our old conception that our five enemies are Kama, Krodha, Lobha. Moha and Ahankara is mistaken. These really are not enemies but required for our day to day life. Kama and Krodha are God's gifts, while Lobha and Moha are of our own creation. The first two are required in the modified shape to suit our environments, and divine living, Kama is closely connected with the intelligence centre and if it is destroyed, one will become totally unfit for the worldly life. If Krodha is destroyed it is impossible to proceed either God-ward or down-ward; as it excites action essential for the soul. As regards egoism or Ahankara the word I is used for the self which emphasises a living force in us. And when we are relieved of the idea of body or soul, we get closest to what we are craving for. So, the above ones are not harmful, if properly understood and employed. All the changes in a man's being are brought about in a natural way through the process of Pranahuti. In this system if you first surrender to the Master he will take the risk of moulding your mind into Cosmic one. Gradually it begins to appear in its true colour which is thus a Godly mind. So, for our entry into higher regions the master's help is essential and indispensable. It is felt necessary that every abhyasi should select an efficient guide, or otherwise there may be a danger of getting absorbed with material powers not concerned with spirituality. It is common saying which we have to remember that when the burning desire is there for the realisation, the master will reach ones door without attempt. There are two methods required for the realisation. One, by fixing of our thought on the absolute without trying to picture it in our vision; the other, to have the form of the master before you who is admittedly of the highest calibre and has his condition merged with the Almighty. If such a gem is not available, the first method is best. Sri Ramchandraji, our beloved Gure is the one who has got all the qualifications of a master required under the second method, the fittest for meditation.

The very old conception that God should be searched in forest renouncing the worldly life and belongings is wrong. Our beloved master clearly brought a new system under which even a person with a faimly can attain the highest Reality if he passes on through family life in a disinterested way (i. e.) doing every thing for the duty's sake without any feeling of attachment. The family life is not a curse; and it has to be moulded in a proper way. We must think that we are doing every thing simply to comply with the directions of the Ultimate.

As our scriptures say, only when we are free from the past samskaras, liberation is possible. Under this system of Sahaj Marg the samskaras already formed are controlled, and no further samskaras are allowed to be formed. The process of cleaning removes all the past samskaras gradually; and it brings the required results very soon; and we become lighter and sookshmam day by day to secure union with the highest.

As the training under Sahaj Marg starts from the causal body where the impressions are in seedling form, nothing can stop the thoughts which come to the abhyasi. But the system tries to clean every centre of the nerve, from the very bottom of the mind where from the thoughts start. Gradually in a natural way

(with-out applying the will-force), thought-waves get settled, and is regulated.

In this connection I would like to invite attention to the talks of our beloved master Sri Ramchandraji; 'My heart is full with intense love for all my fellow beings, I never feel satisfied, with my services, to them. How eagerly I wish every one to come upto my level of approach because so far it is with—in my power to help them upto it. What may be after I am gone from this world, I can say nothing precisely. I feel it my duty to pull them upto the level at which their return to this world gets barred. The instant ending of the Samskaras is however againt the law of nature. Besides I have neither health nor physical strength to undergo them for their sake."

As such there will be no difficulty to realise God absolutely under the Master-ship of Sri Ramchandraji of Shahjahanpur and the founder of Sahaj Marg.



WITH THE BEST COMPLIMENTS FROM

M. R. CONES

Swatantra Park Road,

Nellore-1.

#### Common thoughts on daily subjects.

We are living in a world where materialism is gaining ground rapidly and things spiritual appear to be fighting a losing battle. What is considered to be Sumum bonum of this life is the collection of articles which lead to a comfortable living and any means employed to gain these things are considered to be justified. at least, excusable. Some people say that they have to make provision for their old age while others seek to provide for their children. They undergo any amount of trouble and inconvenience in their efforts to gain their objects. Their minds are never at ease because it is the inevitable rule that the more one sees the more one desires. The enjoyment of sense objects affords some temporary pleasures but such people never know what real happiness is, It is in fact a lasting state of the mind in which all intense desires for the attainment of worldly objects cease. One feels satisfied and contented with what one has. It is an incorrect impression that such a person takes a negative view of life or will be a lazy inactive being. The correct position is the reverse of it. A God-fearing religious person knows that it is his duty enjoined by God to do all he can for the betterment of those put under his charge and for the betterment of his fellow beings, according to his capa-1 city and the resources put under his command. He also knows that God is all knowing, all pervading, all powerful and that it is not possible to hood wink. Him or to satisfy. Him. With lame excuses. He is, therefore, untiring in his efforts to help those to whom it is his duty to help. The only difference is that he would not employ dishonest or improper means in order to keep his wards or his friends or relations, because such actions the Supreme Ruler of the Universe could never like. He would prefer to remain

poor and to be satisfied with worldly comforts which honest means could get him. He knows that improper efforts do not always bear fruit and that providence also plays a great part in the affairs of man. Action has been divided into five constituents-the doer, the deed, the instruments of action, the field of action and last but not least Daiva or superhuman Power. Some people call it chance, others call it luck, but it is a power superior to human power and human beings find themselves helpless before it. This is what people experience every day, but very often their desire to gain the worldly object is so great that they are just blinded by it and leave no stone-good or bad-unturned to gain the object. Sometimes it appears that an object has actually been gained by an improper action but very often the fact would turn out to be that it would have been gained by proper action though after sometime and in a different manner, possibly, with a different look also. Only one thing is certain that by indulging in an improper action, the person has adversely affected his future or put a minus mark as far as his Providence goes. A man is the maker of his own Providence. "As he sows, so he reaps" The only point to be noted in this connection is that providence is the result of one's SANCHIT KARMA or that it is the out come of the combined actions of \*

Every action committed with a strong desire to help oneself and to help or harm another leaves an impression on the mind and, if repeated several times, a sort of groove is made and future actions are likely to flow in that groove, that is, the future conduct and behaviour of man is determined by his past actions. It is very often seen that two brothers born of the same parents and brought up in the same environmental conditions turn out to possess very different natures. The difference in their natures is

this life and the past lives as a human being.

noticeable even when they are children and this difference becomes evident when they grow up and start leading independent lives. The reason for this can only be that their actions of previous lives are influencing their present modes of conduct. I do not for a moment mean to suggest that a human being cannot correct himself or that he is bound to remain in this life as he was in his past lives. Man has been given the liberty of action and by improving his actions, he may reform himself and form desirable and proper habits and after death, he would be reborn with different and improved type of grooves. The nature of his actions results in the making of his destiny.

The teachings of Sahaj Marg in the matter of a person's actions are practically the same as given in Geeta. A person should act according to the dictates of his conscience and what he considers to be his duty under the circumstances. In coming to a decision as to what his duty is, the person has to keep in his view the duty to the humanity at large, the duty to the society, the duty to his family and lastly the duty to himself. In case of there being any apparent conflict, the duty to the longer unit has to be given preference.

If a person follows the above rules and, at the same time, continues his Abhyas or the system of meditation under a capable Guru, he would realise after some time that his actions are all guided from above and that he is a mere tool in the hands of the Maker of the universe. Further on, his actions become automatic and he does not feel that he is acting at all. This is what I have felt concerning the actions of some Abhyasis who have followed the directions given by our Master, Shri Ram Chandraji of Shahjahanpur with faith and devotion. I have been an unworthy Abhyasi but the Master can take both the worthy and unworthy

Abhyasis to the desired goal provided faith and devotion are there.

There is one rule of Sahaj Marg-commandment no. 7-which many people find it difficult to understand. It says "Be not revengeful for the wrongs done by others. Take them with gratitude as heavenly gifts." Now this rule is not difficult to understand if one realises the fact that one's troubles are due to Prarabdha which is formed by a person's own actions. Tulsidas has said

#### हान लाभ जीवन मर्गा यश ग्रवयश विधि हाथ

Bhogum of the Prarabdha is inevitable. So if a person receives some mental or bodily suffering, it is the result of his own action and it was what he was bound to receive. It should then make no difference who is the medium for causing it, whether it is A B. or C. So it would be wrong to think of taking revenge against the medium. But, as far as the medium is concerned, he would be putting a minus mark in his providence if he thinks that he has caused that suffering or is guided by improper or revengeful motives. If, on the other hand, he was guided purely by consideration of duty to the society and felt unhappy at being the cause of your suffering, the position would be different. The second sentance of the rule says that these sufferings should be taken with gratitude as divine gifts. This should be so because sufferings help to purify a person and Divine punishment is always mixed with mercy.

-An Abhyasi



#### In these Twelve Years

3

d

[ Shri S. A. Sarnad, Bangalore ]

A little more than twelve years ago, I started the practice of Sahaj Marg Yoga. A period of twelve years, though not very long in the life of an individual, is yet very significant in one sense. Normally, penance is performed for twelve continuous years. During the Upanishadic age, this period of 'Tapas' was twelve years, which could be resumed and extended up to twenty-four or even thirty six years. Practicants could have tremendous achievements within this period. Their life was kept in a melting pot of 'Tapas' as it were, the whole of which was moulded on beautiful lines reflecting enlightenment and bliss. They became ardent devotees of the Infinite throughout their life, which was piety-incarnate.

I pause here and question myself: "What have I achieved by this Sadhana of mine?" This is a question that can be put to me by others as well.

It is very difficult and embarrassing to give an answer in a positive way. If I attempt to say anything in this regard, to me, it looks self-aggrandizement; to others, it may seem conceit and arrogance. But, there is nothing wrong instating what my Master has made of me in these years.

What I was before, I am surely not at this moment, and nobody can be. There is bound to be a mental change along with the physical in all human beings whether they adopt spiritual practice or not. Whether we want it or not, our body grows. As the body grows, mind too, undergoes a change and a sort of mellowness sets in, But with those who adopt spiritual practice,

something more is expected than in normal men. While every normal human being cannot be a seeker of the Divine Reality, a Sadhaka is necessarily so. He fixes his goal of life as merging in the Highest Ultimate and does not stop till it is achieved. His yearning for the Divine simply eats him up. Of myself, in this regard, it can be said that my zeal for the attainment of the Ultimate has increased by leaps and bounds. Inspite of many worldly attractions, which seem to dim the flame of that craving. I have been able to keep it ever burning thanks to my Master's boundless grace. As the present age is more complicated and uncongenial for spiritual practice than any of the previous ones. it requires a Herculian effort to create around oneself an atmosphere favourable for Sadhana. Taking into account, the sudden fall of many a renowned sage of the past to the allurements of this material world, I am encouraged to think myself more fortunate because of the expert guidance of my Master, from time to time, who does not allow me to fall an easy prey to worldly attractions. The requirements of this body, of course, are to be attended to. But, this has not in any way become a hindrance in my Sadhana, although, many a time I felt it to be so. My Master has lovingly dispelled many of my false apprehensions concerning spirituality and it practice. He has a wonderful knack of taking the aspirants on the path of spiritual progress in a 'playway' method.

Another thing that has resulted from my Sadhana of these twelve years is the change in my outlook towards life. Our Scriptures and saints ask us to look upon this world as transient. Most of the people only speak but hardly realize it as such. This realization should gradually dawn upon the individual as a result of Sadhana. It is a kind of mental maturity and the natural

outcome of spiritual practice. I would like to state most humbly that I have, by my Master's grace, had such realization, though not very intensely and permanently. The feeling that I am not a citizen of this world alone, frequently haunts my inner being. As a result of this, I am growing more and more dispassionate towards the affairs of this world and am feeling more and more inwardly awake.

The third thing that I venture to say I have achieved is fearlessness. Fearlessness should not be mistaken for shamelessness as many people are likely to take it as such. Of course, the Sadhakas have also to be shameless in one sense that they should not mind people's criticism regarding their Sadhana. Where courtesy and etiquette have demanded, I have always been submissive and meek rather than use harsh words to indicate the false notion of fearlessness.

The sixth commandment of our system lays down that every Sadhaka should think all men as brethren and treat them as such. Although the feeling of fraternity and equality is growing deeper and deeper, the fulfillment of this commandment seems to be not yet completely felt.

Regarding spiritual experiences, I have passed through many phases. Every Abhyasi has visions, dreams and many other experiences which indicate spiritual progress, encouraging the Abhyasi on the path of Sadhana. But, my Master taught me that they should not be relied upon too much lest it should lead to self-complacency resulting in the arrest of further progress. If one keeps the goal constantly before him, everything else will follow automatically. So, developing restlessness and craving for the attainment of the Final State is the key to success. Now, peace seems to be almost settled in me. Abiding in this condition, I

hope, I will not be moved, as the Bhagavadgita puts it, by any sorrow or calamity, however great it may be. I have yet to be tested in this matter. I am however, eagerly awaiting the day when there would be perfect balance and moderation in all my actions. I am also quite confident that my Master's unique guidance will one day or the other lead me to the Final Point for which I am dying and reborn every moment.



With Best Compliments from

# Empire Colours & Chemical Company

Manufacturers of Cement Flooring Oxide Colours
Coloured Cement, Floor Wax-Polishes

12-A, Malavalli Rama Rao Road, Bangalore-2.

# SAHAJ MARG the Panacea of all Tensions.

Lakshmi Shankar Principal, K.P. University College, Allahabad.

We are living in extraordinary times. The world today is bitterly crying for peace. Fear and anxiety are disturbing almost every mind all the world over. The desire to flourish well in this competitive world full of degenerative trends in all aspects of life has made most of the people victims of a variety of tensions, physiological or psychological. The world, in fact, is seething with all kinds of tensions. We cannot make our lives harmonised, integrated peaceful and divine till these tensions are removed. But how to get removed these tensions?

They can be removed if our little minds could somehow be joined with the Supreme Mind which is resting in eternal and unfathomable peace—a peace which cannot be disturbed by any kind of disturbances whatsoever. In fact, our little mind within us is just a product of the Supreme Mind ( the Mother Mind ). And when this little mind would thus be joined with the Supreme Mind naturally the former would start experiencing peace, i. e., experiencing a sense of release of tensions. In this way, gradually yet assuredly, the tensions would be got removed. That is, when the Highest Mind or the Highest Consciousness is brought somehow into the heart of an individual tensions flee giving place to peace, harmony and bliss.

We have, then, to find out the way or the process through which the Highest Consciousness could be introduced into our hearts. It is said that most of our ancient sages had been well-conversant with that process and that they could freely use that if and when occasions arose. But, unfortunately, with the passage of time, it was all neglected, forgotten and lay buried deep in

the abyss of oblivion.

Luckily for us, now, even during these extraordinary times of the present 20th, century, we have before us that long forgotten process re-discovered and re-modelled by our revered Master and Grand Master. The process by which our little minds or hearts could be joined with that Supreme reservoir of unfathomable peace—the Supreme Mind or the Supreme Consciousness is called by Babuji as Pranahuti or Transmission. It is a technique of awakening in man the spiritual force that is in him by transmitting the highest Ultimate Divine force, the original MANAS or Thought. It simply means the sacrifice or the offering of the PRANA, the very breath of Brahman, the Supreme Mind or the Supreme Thought into our hearts. In this way, our yoga, in the real sense starts, culminating finally into the real yoga or union with God.

So, we have got to get ourselves connected with God through the Ultimate Divine force known as PRANAHUTI. But, left to ourselves we may not be able to do it. We will, therefore, have to seek and find out an adept guide or teacher who be well-established in the very culmination of the real Yoga. One who is in full possession of that Divine Thought-Life-Force. For, that type alone would be able to offer Pranabuti. Such a teacher alone would be able to pierce through the wall-like conceptions, coverings or barriers of our own creation which we have raised between ourselves and the Reality. Such a penetration into and beyond the citadel of Wall-like barriers would result into de-tensioning. This Divine Force-Pranahuti-as given by the aforesaid capable steacher would certainly bring forth a complete transformation of our personality.-a personality where in peace, poise and calmness would reign supreme. In this way, a complete divinisation of man would become an accomplished fact.

That is why a capable and worthy teacher has been the

most important feature of Sadhana under SAHAJ MARG. The teacher would guide and help the seeker by his power transmitted through the yogic process of Pranahuti. Thus, by the application of his inner powers he would awaken and accelerate the dormant forces in the seeker to action and would direct the flow of the Divine current towards his heart through the process of Pranahuti. As a result thereof the seeker would start advancing spiritually His soul thus awakened superconsciously would begin to move towards the Ultimate just to establish union with it. That is, the soul would thus be awakened to its own and real destiny. The only thing that the seeker would be required to do would be to make himself deserving the same. In other words, he would have only to prepare himself to receive it in the fullest measure. Thanks to the grace of our revered Master that the spiritual training under the Sahaj Marg system is open to all and sundry without any distinction of caste, creed, sex or country whatsoever. It is, indeed, altogether a practical method difficult to be explained through words. Only practical experience can reveal its true and real merits.

It is generally said that God is within man. Indeed, man has brought with him the very essence of the Infinite he has emerged from. This naturally means that inherently it is expected of man to have union with the Infinite, God. We know humanity at the source of creation was akin to the Divinity' but that in the evolutionary process the humanity assumed grosser forms. So, if we could connect' our line of humanity with Divinity and keep peace" with the latter our aim of life would positively be achieved. But this could be done if we be able to bring back once again all the components parts and the cells of our human body to their original state. And this could be made feasible if we able to introduce into them proper moderation. And proper moderation could be achieved through the meditational Sadhana of

SAHAJ MARG where the Master's transmission once given will penetrate and disperse all the ignorance and immoderation. Not only will it remove all immoderation, dirt, and obstacles but it would at the same time so perfect the system as to make it fit and proper for the descent of the Highest Consciousness. The Divine Force is thus, the 'best antidepressant' and 'best Detensionist'.

In this way, proper link with the Divinity could be establis hed. And the humanity in us would begin to get transformed into Divinity. That is what exactly is meant by the term Divinisation of Man. In other words, the human limitations would disappear and the expanse of Self would become unlimited and unfathomable. The whole Universe then would appear "to be contained within the Self". The Universe, as we know, is God's manifestation. We also know that the entire Universe, and the Man's existence have developed from one and the same central point—the ZERO. God is virtually the central point and the real state of Being- One who thus reaches that state, the highest one, will have no awareness of his own condition just like an infant innocent baby. Hence there would be absolutely no tensions worth the name. In fact, the question of tensions does not arise then. It is, indeed, the state of merging with the Absolute-Oneness with the Absolute. It is the state of man's perfection, a state of STHITPRAJNA, living and having his being in the Ultimate Absolute. Family life and social life, then, become divinely harmonious; moderation and peace is secured everywhere. That is, one can live in this body with freedom as it then offers no impediments or limitations. His humanity does not, however get abolished. It becomes so dynamic and functions as the instrument of higher consciousness.



#### Opening of new centre at Rome

Mahatma Sri Ram Chandraji, president of Shri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur, U. P. (India), has been graciously pleased to approve.

- the establishment of a Centre of the Mission at Rome, Italy, in the premises of the YOGA CENTRO, at 95, via Veneto, Roma;
- 2) the above centre being called "Shri Ram Chandra Mission Yoga Meditation Centre, Rome"
- 3) the appointment of:
  - a) Onerevole Principe Giovanni Alliata di Montereale to be PATRON of the Centre,
  - b) Prof. Andrea Scandurro to be the ADMINISTRATOR;
  - c) Signorina Contina Turiano to be Secretary;
  - d) Signor Paolo Passaquindici to be in charge of the conduct of Meditation practice at the Centre, and
  - e) Signor Mario Biasciucoi to be Member of the Committee of the Centre;
- 4) the formation of a Committee consisting of the above five persons, with Principe Alliata as the Chairman, for the orderly conduct of the Mission Centre's work at Roma;
- 5) the holding of weekly Community Meditation at the Centre at such time and on such day as is found most convenient to all the members of the Centre. (For the present, weekly Community Meditation takes place at 7.30 p.m. on Wednesdays).

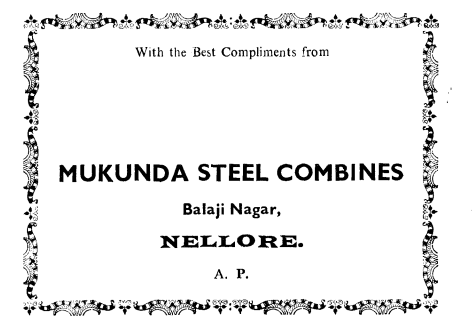
For the present the correspondence between the Roma Centre and the Head Quarters at Shahjahanpur will be carried on in English with the help of Sig. Paolo or other Member of the Centre knowing English.

The Chairman and others of the Committee will make it their personal responsibility to ensure that weekly meditations take place without fail and that Abhyasis (practicants) are encouraged to perform meditation daily as a regular practice, thus achieving the object of making SAHAJ MARG the WAY of Life of the Members of the Mission Centre.

As far as possible, the Chairman, the Administrator and others of the Committee will endeavour to be personally present at weekly meditations.

The undersigned will take personal interest in the work of the Centre and invites personal letters from every one at Rome.

C. A. RAJAGOPALACHARI



# "इरादा"

(श्रीरामचन्द्रजी ग्रध्यक्ष)

चाहता तो मैं यह हूँ कि ग्राप सब रूहानियत में ग्राफ़ताव निकलें, परन्तु यह सम्भव कब है ? जबिक ग्राप जमीन का साया सूर्य पर न पड़ने दें। ग्रोर यह कब मुमिकन है ? जबिक ग्राप ग्रपने चलने का दायरा ऐसा बनालें कि ग्राप की रवानी (चाल) सीधी हो जावे ! ग्रोर यह दायरा (Orbit) कब बन सकता है, ग्रोर रवानी सीधी कब हो सकती है ? जबिक पूरे तौर से ठिकाने का ख्याल रहे ! ग्रोर ठिकाने का ख्याल कब हो सकता है ? जबिक ग्राप उसके हो रहें! ग्रोर ग्राप कब उसके हो सकते हैं ? जबिक ग्राप ग्रपने ग्राप को खो बैठे ! ग्रपने ग्राप को कब खो सकते हैं ? जबिक सिवाय उसके ग्रोर किसी का ख्याल दिल में न रहे ! ग्रोर यह चीज कब मुमिकन है ? ग्रभ्यास करने से ! ग्रभ्यास कब मुमिकन है ? मोहब्बत ग्रीर दिलचस्पी से ! ग्रीर मुहब्बत व दिल चस्पी कब पैदा हो सकती है ! बारबार ख्याल से ! बारबार ख्याल कव मुमिकन है ? इरादे से ! ग्रीर इरादा बंधना कब मुमिकन है ? जबिक ग्राप ग्रपने ग्राराम को कुरवान करने ग्रीर सुन्ती को त्यागने पर कमर कस लें !

इतनी सब कुल तरकी वें मैंने लिख दी लेकिन भाई फिर भी लोगों का कहना है कि किसी विशेष की ग्राध्यात्मिक हालत मेरा एक चमक्तार होती है! भाई मुक्तमें यह चमत्कार ग्रौर करामत होती तो सब के सब कम से कम उसी ग्रध्यात्मिक हालत पर तो ग्रागये होते । वास्तव में बात यह है कि ग्रभ्यासी की मोहब्बत, लगाव ग्रौर ग्रसीमित दिलचस्पीं यह चमत्कार दिखा देती है! पानी हमेशा जमीन पर एकसा बरसता है, पर कहीं घास उगती है ग्रौर कहीं पर सुन्दर फूल ग्रौर कहीं पर रेह ही बनतीं हैं। जिस जमीन में जैसी ताकत होती है वैसा ही फायदा होता है।

हमारे यहाँ लोगों में एहसास पैदा नहीं होता, वजह यह है कि उस तरफ अपने आपको लगाते ही नहीं, दुनियादारी के मामले में वह बहुत (sensitive) मिलेंगे, रूपया पैदा करने में बहुत ही अक्ल खुली हुई मिलेगी, बात यह है कि इस तरफ उनकी लगन है इसलिये बारीकियाँ समक्ष में आती हैं और इस तरफ

लगन का पता ही कहाँ। अगर बहुत मेहरबानी की तो सत्संग के बक्त संलग्न हो गये बाकी दिन फिर कोई ताल्तुक नहीं रखा और नहीं यह परवाह की कि वह बातें जीवन में उतारे जो ब्रह्मविद्या में मददगार हो और वह छोड़े जो बाधक हो रही हो।

बुद्ध और जैन सभी दर्शन इस बात पर ओर देते हैं! कि जैना बनना चाहिये बैसा बनने की कोशिश करें, उसूत और नियमों पर पूरा जोर दिया है और उनकी पाबन्दी रूहानी तरक्की की निशानी बतायी है। और अपने यहाँ देखिये कि किसी बुराई को छोड़ना ही नहीं चाहते। बात क्या है कि ध्येय प्राप्ति की तड़प नहीं, वरना सब कुछ न्यौछायर करके लग जाते, तवीयत का फुकाब जिस तरफ हो गया बहां की बाँतों का एड्सास होने लगता है और एफायता बढ़ती है जब एकाग्रता बढ़ती है तो संयत्र हो जाता है, जहाँ यह चीज पैदा हुई कि हालत का एहसास शुरू हो गया। मगर भाई इस तक्जीफ में पड़े कौन। ऐसी हस्तियां खास ही खास पैदा होती हैं जो मर मिटने के लिये तैयार हो और भाई उन्हीं पर हकीकत वे नकाव होती है। भई, यह शौक, तड़प और प्रेम कमाल पर पहुँचा देते हैं। हमारे यहाँ के सब अभ्यासियों पर हालत जरूर गुजरती है मगर लगन न होने की वजह से एहसास नहीं होता, जिसकी शिकायत वह मुक्से करते हैं।

मगर जब किसी से कहता हूं कि मुशाहदा (Observation) और एहसास की ताकत बढ़ाओं तो वह कह देता है कि कोशिश करता हूँ मगर एहसास होता ही नहीं, मेरी समभ में नहीं आता कि वह कोशिश कैसी जिससे नतीजा मतलूव वरामद न हो। हम जब अपने घर के मामलात को सोचते हैं तो उसके हर नुकते खूब समभ में आजाते हैं, बात क्या है, कि हम इसमें हमातन मसरूफ हो जाते हैं। यहां तक कि उसका हल नहीं मिल जाता हम को चैन नहीं पड़ता इसलिये कि वह खुभन दिल में होती है। अभ्यासी जब अपनी हालत नजर में रखे और देखे तो मुमकिन ही नहीं कि पढ़े लिखे आदमी की समभ में न आजाय। हर हालत पर अगर दिल से एकाग्र हो और साथ ही साथ अमल भी करता चले तो मुमकिन ही नहीं कि मुशायदा (Observation) असल एहसास न करा दे। मगर भाई, यह सब बातें शौक पर निर्भर है और भाई शौक भी एक बड़ा उस्ताद है।

## "अपने घर की ओर"

[कु० कस्तूरी चतुर्वेदी ]

बहुत परेशानी है। श्रक्तिंभित चाहना में सीमित की भी प्राप्ति सुलभ नहीं हो पाती है। श्रक्तिं त्रोंके सागरमें बहुते एकमात्र बूंद की प्राप्तिके लिएभी तृपित ही फिरते रहते हैं। किन्तु ? कहाँ है वह एक बूँद जो शुक्त हदयों में श्रानन्द का सागर लहरा दें जो प्यासे नयनों की तृषा को बुक्तकर उनमें एक मथुर हास मुखरित कर दे। जो जीवन में जीवित—ज्योति को जगा दे। जो समस्त में तैरते तिमिर को सहसा श्रावरण के समान उतार कर फेंक दे। कहाँ है वह ? कौन है वह ? जो अपने मथुर वात्सल्य द्वारा सोये मनों में एक ऐसा सुन्दर, सुखद स्वप्त सरसा दे जो जागने पर स्वप्त का श्रावरण त्याग कर साकार हो उठे। श्रीर हम ? प्रत्यक्ष देख सकें कि श्रव हम चैन से कहां बैठे हैं। श्राराम पूर्वक कहाँ पाँव पसारे उस मधुर स्वातंत्र्य का सुधर संगीत गुनगुना रहे हैं कि यह है हमारा 'श्रपना घर''।

किराया चुकाना है।

वह सभी को चुकाना ही पड़ता हैं। कोई घंटी बजाकर कान खाये जाता है ग्रौर लाग्रो, ग्रौर लाग्रो।

कितना किराया दें, कहाँ से चुकायें और कहाँ तक चुकायें ? हम क्या जानते थे कि यह घर जहाँ हम हमेशा रहते आये हैं यह हमारा ''श्रपना घर'' नहीं है। र क हमारे पुरखो का नहीं है।

जानना ही चाहिए था। इसके द्वटने पर हम एक पोबन्द लगाकर भी तो इसे , साबित नहीं कर पाते हैं। पुराना होने पर, कमजोर पड़ने पर हम इसका कुछ भी तो बदल कर नवीन नहीं कर सकते हैं। इह जाने पर उसका पुनः निर्माण फिर हम निज की इच्छानुसार नहीं कर पाने हैं। जैसा वह चाहता है पुनः बनाकर खड़ा कर देता है और हम विवश फिर उसे अपना मानकर सँवारने में लग जाते है। पुनः साज सँवारकेर उसे आराम से रहने योग्य बना पाते हैं कि फिर उसे छोड़कर अन्यत्र जाने की घंटी बज उठती है। परन्तु "" "?

सब कुछ विचार करते हैं। नित्य नवीन ग्रविष्कार करते हैं, नित्य नवीन प्रयोग करते हैं, नित्य नवीन निर्माण पर विचार में संलग्न होते हैं किन्तु थाह नहीं मिलती है। प्रयोग पर प्रयोगों की खोज होती जाती है परिणाम यह होता हैं कि पीढ़ियाँ की पीढ़ियाँ नवीन प्रयोगों में, नवीन ग्रविष्कारों में व्यस्त उलभी रह जाती हैं और हम उनमें ही ग्रीर उलभते चले जाते हैं। घंटी फिर बज उठती है। सफलता हमें नित्य ही मिलती है किन्तु किघर ? निज के निमित प्रयोगों एवं उपायों में। ग्रीर हम बजाय घर पाने के घर से ग्रीर भी दूर होते जाते हैं। घंटी बजती है। न सुन पाने पर, न जागरूक हीने पर नित्य ही धक्के मिलते जाते हैं। किन्तु ग्रसीमित चाहना में उबलते हमें उनके कष्ट का बोब, उसकी शर्म भी क्षिएक ही हो पाती है ग्रीर हम पुनः पुनः उलभ जाते हैं। फिर, वह एक दिन पुनः ग्रा पहुँचता है जब हम धक्ने मारकर घर से बाहर निकाल दिये जाते हैं ग्रीर फिर दूसरे घर में रहने के लिये विवश कर दिये जाते हैं ग्रीर चले जाते हैं। यही क्रम चलता ग्राया है ग्रीर चलता रहेगा जब तक ...

घंटी बजने वाले की स्रोर हम स्रपनी चेतना की उन्मुख नहीं कर देते हैं।
स्रपने समस्त चेतन स्रौर स्रवचेतन में उस घंटी की घ्वनि (स्रजया) को ही नहीं
सुन पाते हैं। जब हम 'उसकी' घ्वनि (जाप्रति देने वाली पुकार) को सुन पाते
हैं तब हमारी बुद्धि में विकास का वह प्रकाश फैलने लगता है जिसके द्वारा हम
स्रपने स्रांतर की वह "स्रौर लास्रो स्रौर लास्रो" वाली घ्वनि एवं चाह जो हमसे
कुछ चाह रही है, उसे भली भाँति पहचान पाने में समर्थ हो जाते हैं। जब
हम उस घ्वनि स्रथवा पुकार को सुनने लगते हैं तो हमें वह स्रच्छी लगने
लगती है। इसका परिणाम यह हो जाता है कि हमारे स्रवचेतन में उस
'स्रौर लास्रो' की पुकार हमें पुनः चेतना की ठेस देकर सावधान करने वाले
की स्रोर एक प्रतीक्षा सी भर देती है। तब क्या होता है हमा बजाय क्यां 'स्रौर लास्रो' चिल्लाने के स्वतः ही पुकार उठने लगते हैं "उसे लास्रो,
"उसे लास्रो"। इस प्रकार हमारा सम्बन्ध बजाय स्रधोमुख देखने के कुछ,

तब · · · ? हम देखने लगते हैं कि हम नवीन संसार में आ गये हैं । इस नवींन क्षेत्र में दौड़ पाने के लिए हम अपने की स्वतंत्र पाने लगते हैं अब यह नवीन संसार भी बार बार हमें 'अपने घर' के समान ही प्रतीत होने लगता है यह नवीन ६ त्र हमें जाना पहचाना सा लगने लगता है ऐसा कि मानो हम अपने घर ही आगये हैं । किन्तु — — ? हमारा वह सम्बन्ध जो अनजाने ही हमारे अववेतन में उस घंटी देने वाले की खोज में फैंव गया है वहीं हमारी विचार—श्रंखला को पुनः पुनः फटक कर चेतन करता

चलता है। केवल 'श्रपने घर' की श्रोर का इंगित देकर। क्योंकि हम भूल से इस नवीन क्षेत्र में स्थान स्थान पर ठहर जाना चाहते हैं। प्रत्येक नव- शोत्र को 'श्रपना घर' मान कर बैठ जाना चाहते हैं किन्तु फिर वही "उसे लाग्नों की तहण जी को खाने लगती है। विवश हम श्रौर श्रागे बढ़ते जाते हैं। मन में कोई बार बार खटकाता है कि बस यही तो है 'श्रपना घर' किन्तु नही यह श्रपने घर की सीधी राह है। श्रव वह बहुत परेशानी कहाँ खुन हो गयी कहाँ चली गई हमारी वह वेचैनी वाली प्यास जो कैंसे भी बुक्तों बुक्ती नहीं मृग-लुष्णा के जल से भला प्यास बुक्ती भी कैंसे ? वह तो पीकर ही बान्त होती है। घर की श्रोर पैर पड़ गये श्रव उलभन हो भी तो किस बात की। कीन हमें श्रव किराया भरना है। कहाँ रह गया बह विमिराच्छन्न घर जहाँ हाथ को हाथ नहीं सूक्ता था फिर भी चलना ही पड़ता था। श्रव सतत् - प्रकाश में चैन की स्वस्थ श्वांस श्राने लगी है स्वच्छ वायु स्वास्थ्य एवं शक्ति देने लगी है। श्रव श्रपने घर की वस्तु हमें दूसरों को बाँट सकते का भी श्रधिकार है क्योंकि हममें सामर्थ्य भर उठा है।

वास्तव में अपने घर के सुख, शान्ति एवं स्वातंत्र्य की तो बात ही निराली है। अपने प्रिय के मधुर-वात्सल्य की तो बात ही अनुठी है। 'उसकी' श्रोर से श्राता निर्भर सदैव हमें ''वड़े चलो, बढ़े चलो का स्वर देकर बुला रहा है। – – – ?

''ग्रपने

घर की स्रोर"ा



### ''परिवत न''

(वासुदेवसिंह, ग्रमेठी लखनऊ)

तिर्मल घन कुछ ऐसा बरसा, भीग रहा है कोना कोना, अभवाः मन निचिन्त हो रहा, जाने क्या है कल को होना।

धूम्प्र विहीत ग्राग्नि से बंचित, श्रव तक थी जो पंकिल काया, निश्चि बीर्तः स्वरिंग्म बेला में, भीतर को कुछ बदला पत्या। लगता है प्रभु की ग्रंगुलियां, उर की वीगा बजा रही है, स्नेह रहित रूखे तारों को, धीरे धीरे सजा रही है। भुला रहे हैं गीत पुराने, नीरय में कलरव का होना ।

इस द्वारीर के ताने वाने में भी. कुछ परिवर्तन पाया , पात्र न देखे करुणा सागर, दूषित को निर्दोंब बनाया । तत्पर मन पग धूल चाहता, जाने क्यों ?संतोष नहीं है, पिला २हे जो प्रियतम मदिरा, पीऊंगा कुछ दोष नहीं है जितनी ही सुधि बढ़ा रहे दुम, चाह रहा मन ग्रपना रोना ॥

कितनी सूखी थी यह माटी, अवतो रहती ढीली ढीली, जब तब ऊपर नीचे मिलकर, होती रहतीं पलकें गीली। चिरसंचित पत्रभड़ था ग्रपना, लगता है पल्लव डोलेंगे, मलय पवन के मादक रव में, सुधियों के कोकिल बोलेंगे। होता रहता है अन्तर मैं, नियमित प्रेम बीज का बोता।।

मारग ही यह ऐसा पाया, जिस पर राही निर्भय देखा, कोटि नमन हे प्रएायी! सहजभागं के तुमने बदली रेखा। प्रसीमित मल की ढेरी को सहसा कंचन रूप बनाया, कितने दीन हीन को प्रिथतम, दिव्य देश का भूप बनाया। प्रादि देव हे! बम्ह नमन है, तुमसे मेरा हसना रोना, निर्मल घन कुछ ऐसा वरसा, भीग रहा है कोना कोना।।

# अभ्यामी की कुछ भूलें

( केसर चतुर्वेदी )

जब हम किसी भी साधना-पथ पर अग्रसर होते हैं तो हम अनेक प्रकार की अनेक भूलें करते हैं। कुछ भूलें ऐसी होती हैं जिनको हम अपने सद्गुरू के सम्मुख रख सकते हैं परन्तु कुछ भूलें ऐसी होती हैं जिनको हम अपने सद्गुरू के सम्मुख रखने में संकोच करते हैं क्योंकि सद्गुरु की महानता हमें ऐसा करने से रोक देती है परन्तु ऐसी ही समस्यायें हमारे अन्दर ऐसी ग्रन्थियाँ बना देती हैं जिससे हमारे व्यक्तित्व का ह्नास होता जाता है और हमारी उन्नति के पथ में अनेक बाधायें उपस्थित होती जाती हैं।

साधना ग्रारम्भ करते ही ग्रभ्यासी की प्रथम भूल यह होती है कि वह अपनी अच्छी अनुभृतियों को तो अपने प्रिसेप्टर अथवा सद्गृह के सम्मृख कह देता है परन्तु जो भद्दीया भयावह अनुभूतियाँ होती हैं उनको वह अपने तक ही सीमित रखता है। कभी-कभी ऐसा भी होता है कि दूसरे साधकों के प्रशंसनीय अनुभवों को सुन-सुन कर बह भी उन्हीं श्रनुभवों को दोहरा देता है श्रौर श्रपनी व्यक्तिगत अनुभूतियों को कहने में संकोच करता है। फल यह होता है कि वह दूसरे साधकों द्वारा विशास दशास्रों पर ध्यान केन्द्रित करने लगता है जिनकी एक भलक भी उसकी दशा में वास्तविक रूप से नहीं होती है। इस प्रकार दशा को बार-बार दोहराने से या उन पर ध्यान केन्द्रित करने से वह उन दशाग्रों के वास्तविक ग्रानन्द से कोसों दूर हो जाता है ग्रीर यही ग्रभ्यास उसके मार्ग में बाधा बन जाता है क्योंकि सहज मार्ग की साधना पढ़ित इतनी सूक्ष्म है कि वहाँ बन वट का कहीं लेश मात्र भी नहीं है। जो जैसा है उसकी प्रगति व अवनित भी उसी प्रकार से होती है। वह अपनौ वास्तविक स्थिति को कितना ही छिपाना चाहे परन्त्र सद्गुरु की ग्रन्तः प्रवेशिनी दृष्टि से वह कुछ भी नहीं छिपा सकता । उसकी बनावटी बातें सद्गुरु के मन में उसके प्रति ग्रविश्वास उत्पन्न कर देती है। श्रीर उसकी उन्नति में रोक लग जाती है। ग्रतः श्रभ्यासी को यह चाहिए कि वह मौखिक या लिखित रूप में ग्रपने सद्गृह ग्रवथा प्रिसेप्टर के सम्मूख ग्रपनी वास्तविक अनुभूतियों को अवश्य रख दे जिससे उसके मार्ग के कंटक दूर होते जायें ग्रौर वह ग्रपने लक्ष्य तक पहुँच सकने में समर्थ हो सके।

ग्रभ्यासी की दूसरी भूल यह है कि वहुधा वह ग्रपने इष्ट-सित्रों के कहने से प्रवाहित होकर पूजा करना आरम्भ कर देता है परन्तु "वह पूजा क्यों कर रहा है" या उसके जीवन का लक्ष्य क्या है ?" इस बात से वह स्त्रनिभिन्न होता है। इन तथ्यों से प्रवगत न होने के कारण उनकी उन्नति के पग कू ठित तो जाते हैं। बे अभ्यास करते हैं परन्तु यन्त्रवत्। उन्हें अभ्यास से प्रेम होजाता है परन्तू लक्ष्य से नहीं। यह तो निर्विवाद सत्य है कि साधन को साध्य बनाकर कोई भी उन्नति नहीं कर सकता श्रीर वेचारा श्रभ्यासी जहाँ का तहां ही रह जाता है। कहने को तो वह वर्षो अभ्यास करता है परन्त् प्राप्ति के स्थान पर उसे नगण्य फल की ही प्राप्ति होती है। जब वह 'दूसरे अभ्यासियों की प्रगति देखता और सुनता है तो उसे बड़ी खीभ होती है कि वर्षों के श्रम्यास करने के पश्चात भी वह जहाँ का तहाँ ही है। यह विचार उसके मन में सद्गुरु के प्रति व उन्नत ग्रभ्यासियों के प्रति एक ईर्ष्या की भावना उत्पन्न कर देता है और वह उन भ्रभ्यासियों को नीचा दिखलाने का प्रयत्न करने लगता है। यह विचार उसे दिन प्रतिदिन ठोसता, कल्पता से परिपूर्ण करता रहता है ग्रौर वह उन्नति के स्थान पर ग्रवनित की ग्रोर ग्रग्रसर होता जाता है। दूसरों के दोष दूंढ दूंढ कर वह स्वयं दोषमय हो जाता है ग्रतः ग्रभ्यासी का यह महत् कर्ताव्य है कि वह म्रपनी उन्नति के विषय में स्थानीय प्रिसेप्टर ग्रथवा पूज्य गुरुदेव से ग्रवश्य पूछता रहे। उसे ग्रपनी श्रोर भी देखना चाहिए श्रौर ग्रपने को तौलते रहना चाहिए कि उसमें कोई दुर्गु सा जाने - प्रनजाने पनप तो नहीं रहा ? ग्रौर यदि उसे यह जात हो जाता है कि किसी अवगुरा के अकुर उसमें फूट उठे हैं तो उसे तुरन्त सद्गृह से निवेदन करना चाहिए। इसमें संकोच, भय श्रथवा लज्जा का बंधन स्वीकार नहीं करना चाहिए जो अभ्यासी जितना ही अपने सद्गुरु के सम्मुख खूला न्हेगा उसकी उन्नति में उतनी ही सहायता मिलेगी।

एक भूल अभ्यासी की यह भी होती है कि प्रायः घरेलू समस्याओं के समा-धान का उपाय पूजा में ढूँ इता रहता है यदि उसकी घरेलू समस्यायें हल होती जाती हैं तब तो वह समभता है कि मुक्ते पूजा का फल मिल रहा है। यदि ऐसा नहीं होता है और दैवयोग से उसके कष्टों में कुछ वृद्धि हो जाती है तो तत्काल उसके मन में यह शंका जागृत हो जाती है कि निश्चित रूप से ही ब्रत-उपवास और अन्य देवी-देवताओं की पूजा छोड़ने या मन में 'उनकी मान्यता कम कर देने का ही परिगाम है। इस प्रकार की शंकाओं को मन में प्रथय देने वाला अभ्यासी आध्यःत्मिक-क्षेत्र में कभी उन्नति नहीं कर पाता और उसकी दशा ऐसी हो जाती है कि---

माल तो कर में फिरे, जीभ फिरे मुख माँहि। मनुश्रा तो चहुँदिशि फिरे, यह तो सुमिरन नाहिं।।

C

यह तथ्य पूर्ण रूप से सत्य है कि जिस ग्रभ्यासी के मन में ग्रनाबइयक शंकःये प्रतिपालित होती रहती हैं वह उन्हें जब तक ग्रपने सद्गुरु ग्रथवा प्रिसेप्टर में कह कर निर्मूल नहीं कर लेता सब सक वह ग्रनावश्यक हानि से नहीं बच सकता।

एक भारी भूल ग्रभ्यामी यह भी करता है वह प्रिसेण्टर से पूजा करते समय यह विचार नहीं कर पाता कि वह प्रिसेण्टर के व्यक्तित्व को भूल जाये ग्रीर उसको यह समफ्रे कि वह पूज्य गुरुदेव से ही पूजा कर रहा है। पूजा कराने वाले के व्यक्तित्व का समरण रहने से ग्रभ्यासी को पूजा का पूर्ण लाभ नहीं हो पाता। वह प्रायः एक प्रिसेण्टर से दूयरे प्रिसेण्टर में ग्रीर दूसरे से तीसरे प्रिसेण्टर के प्रशिक्षणा कार्य में भेद या ग्रन्तर निकालने का प्रयत्न करता है जो उचित नहीं है क्योंकि प्रत्येक प्रिसेण्टर में पूज्य गुरुदेव की ही शक्ति निहित है ग्रतः यह भेद-भाव की हण्डि ग्रभ्यासी के लिए हितकर नहीं है।

प्रायः ऐसा भी होता है कि श्रभ्यासी अपने दुर्गु गों को छिपा लेता है ग्रौर श्रपने बारे में सर्वदा उच्च बातें ही कहता है तथा यह दिखलाने की भी चेब्टा करता है कि जैसे उसे सभी व्यक्ति अपने ही ज्ञात होते हैं। सबके समक्ष उसका रूप दूसरा होता है परन्तु उसकी वास्तिवकता कुछ श्रौर ही होती है। बाहर उसका रूप मिश्चन का बहुधा उज्जवल पक्ष सामने नहीं रखता श्रौर कभी—कभी तो उसके कार्य—कलाप ऐसे होते हैं कि उससे मिश्चन का श्रसम्मान श्रौर बदनामी होने की भी सम्भावना होती है। उसके श्राचरण से दूसरे व्यक्ति के मन में मिश्चन के प्रति कोई सद्भावना उत्पन्न नहीं होती वरन् यह विचार उत्पन्न होता है कि जिस मिश्चन के व्यक्ति का श्राचरण ऐसा निम्नकोटि का होगा वह मिश्चन भी निकृष्ट ही होगा। श्रतः प्रत्येक श्रभ्यासी को प्रतिपल श्रपने को तौलते रहना चाहिए कि कहीं उसके द्वारा सद्गुरु या मिश्चन की कोई बुराई तो नहीं हो रही। यदि कभी भी ऐसी श्रनुभूति हो कि उसके कारण सद्गुरु का सिर नीचा होने की सम्भावना हो तो उसे श्रपने को सुधारने का श्रथक प्रयास करना चाहिए श्रन्यथा मिश्चन से यथासाध्य दूर कर लेना चाहिए।

एक बड़ी भूल ग्रम्यासीकृति श्रीर भी है। कभी-कभी एक घर के ती सदस्यों में उन्नति व सद्गुर की कृषा के विषय में मतभेद हो जाता है। यदि घर का एक प्राणी ग्रपने कठिन ग्रम्यास व लगन के कारण पूज्य सद्गुर की कृषा व स्नेह का भाजन बन जाता है तो ग्रन्य सदस्य उससे जलन करने लगते हैं। उतना ही नहीं परमपावन सद्गुर को भी पक्षपात के श्रवगुण से लांछित करने में नहीं 'चूकते हैं। यह भावना उनके मन में विष घोलती रहती है और उसकी उन्नति के मार्ग को श्रवरुद्ध कर देती है। वे यह समभते हैं कि पूज्य सद्गुर उनकी ग्रोर ध्यान नहीं देते ग्रौर पक्षपात करते हैं परन्तु उन्हें यह ज्ञात नहीं है कि सद्गुर पर दोषारोपण करने के कारण ही उनकी उन्नति के द्वार बन्य हो गये हैं। ग्रतः श्रम्यासी को बराबर ग्रपनी भावनाश्रों की परीक्षा करते रहना चाहिए।

एक अन्य भयानक भूल की ओर भी संकेत करना आवश्यक है, वह यह कि जब किसी अभ्यासी को पूज्य सद्गुरु कार्य के लिए ( प्रशिक्षण कार्य हेतु ) तैयार करके, उसको शक्ति प्रदान कर देते हैं तो उसमें यह भावना अंकुरित होकर पनपने लगती है कि अब मेरा अभ्यास काल समाप्त हो गया। यह विचार उसके अभ्यास अथवा पूजा को उत्तरोत्तर कम करता जाता है। परिगाम यह होता है कि अभ्यास की कमी उसकी अगित में बाधा डाल देती है। अतः प्रत्येक प्रिसेप्टर को इस हानिकारक भूल से अपने को बचाना चाहिए। सतत यह ध्यान रखना चाहिए कि सद्गुरु की दी हुई शक्ति उसे उन्नित के शिखर की ओर ही ले चलती रहे और वह ध्धर-उधर के अमजान में न पड़े।

मेरा इढ़ विचार है कि यदि उपर्युक्त भूलों से स्रभ्यामी स्रपनी रक्षा स्वयं करता रहे तथा अपने परमपूज्य सद्गुरु पर पूर्ण आस्था रक्षे तो कोई कारण नहीं कि उसकी उन्नति न हो और उसे अपने सङ्गुरु की सहायता पर्य पर प्राप्त न हो।



# संसार और मानव-आत्मा का द्वन्द्व

(श्री भैरवप्रवाद श्री वास्तवा एडवोकेट लखीमपुर खीरी)

मनुष्य एक विशाल वैषम्य समाकुल संसार में निवास करता है। उसके प्राग्ग सर्वदा ही साम्य के तिये व्याकुल रहते हैं। मानव जगत में, प्राग्ग जगत में जड़ जगत में सर्वत्र ही वैषम्य दिखाई देता है। जिस संसार के विभिन्न विभागों के साथ उसका परिचय जितना ही बढ़ता है उतना ही प्रत्येक विभाग में ग्रसंख्य प्रकार के भेद संघर्ष घात—प्रतिघात उसे दिखाई देते हैं। सर्वत्र यही नियम दिखाई देता है। कि एक के घ्वंस के ग्रन्दर से ही दूसरे की उत्पत्ति होती है। एक के पराभव से दूसरे के पराक्रम का प्रकाश होता है। एक का विनाश ही दूसरे की उत्नित की भित्ति है। क्या जड़ जगत क्या प्राग्गी जगत क्या मानव समाज हर नियत संग्राम चल रहा है विरोधी शक्तियों के साथ लड़ाई करके ही प्रत्येक वस्तु को, प्रत्येक जीव को, ग्रपने-ग्रपने श्रस्तित्व की रक्षा करनी पड़ती है एवं ग्रपनी शक्ति का गंचय करना पड़ता है। इस संग्राम के फलस्वष्टप कहीं ग्रपिक शक्ति का प्रकाश है ग्रौर कहीं ग्रव्यक्ति का। इसी के ग्रनुसार इस संग्रर के शक्ति का संग्राम वैपन्य उत्पत्ति, विनाश श्रादि विश्व संग्रार का चिरन्तन नियम है।

भनुष्य अपनी अविज्ञता के फलस्यक्प इस नियम को स्वीकार करने के लिए बाध्य होता है, परन्तु उसके प्राया, उसकी अन्तरात्मा, उसकी बुद्धि शक्ति किसी स्था प्रकार इस नियम को सत्य रूप में विश्वनीति मान लेने को राजी नहीं होते। यह सब प्रकार के वैषम्यों के भीतर साम्य का अनुसंधान करने के लिए कटिबद्ध होता है। वह सभी प्रकार के युद्ध विग्रहों के भीतर से भी संसार में शान्ति प्रतिष्ठा के लिये लावायित रहता है क्योंकि उसके अशान्ति बोध के भीतर ही शान्ति की आकांक्षा विद्यमान है। मानव हृदय के अन्तराल में साम्य की वास्मी, शान्ति की यास्मी, प्रेम की वास्मी सदैव अंकृत होती अाई है। इस वास्मी का मूल स्रोत कहाँ है? कौन इसका मूल उदेष्य है, कौन मानव हृदय में इस आदर्श की प्रेरसा देता है दिन प्रश्नों पर मत भेद भले ही हों किन्तु इस वास्मी को कोई ग्रस्वीकार नहीं कर सकता है।

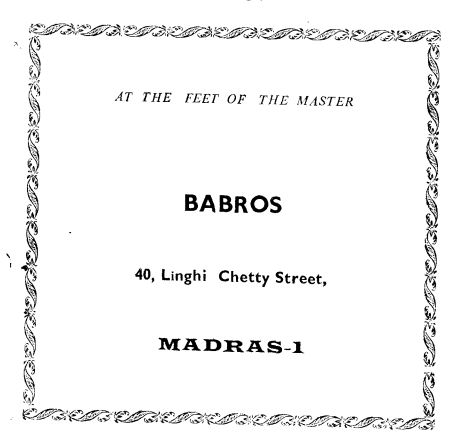
संसार के साथ मनुष्य का, वास्तव के साथ ग्रादर्श का संग्राम चिरन्तन "विल्ला है। संसार विव्यान में इस इन्द्र की कभी निवृत्ति नहीं होती। मनुष्य भी कभी ग्रपने ग्रादर्श को नहीं छोड़ेगा, संसार भी कभी ग्रपने स्वभाव को नहीं छोड़ेगा। ऐसा प्रतीत होता है कि मानव ग्रात्मा का ग्राविभाव ही घोषणा है कि संसार में साम्य स्थापना के लिए ही उसका ग्रादर्श है। मानव की ग्रनुभूति शक्ति के ग्रासरे ही वैपम्य, ग्रशान्ति, संघर्ष संसार में विद्यमान हैं। ग्रनुभूतिविहीन जड़ के निकट इन सबका कोई ग्रर्थ ही नहीं होता। ग्रनुभूति के ग्रन्तराल में साम्य, शान्ति, प्रेम का ग्रादर्श विद्यमान रहता है। इसी कारण उसका ग्रन्तः करण वैषम्य की ग्रनुभूति के द्वारा ग्रान्दोलित हो जाता है। जितनी ही वैपम्य ग्रादि की ग्रनुभूति जागृति होती है उतना ही उसके विषद्ध मानव—ग्रात्मा का विद्रोह व्यापक ग्रीर ग्रदम्य होता है इसके फलस्वरूप वह ग्रद्धितीय परम तत्व के ग्रनु— संघान में संलग्न हो जाता है। जिसमें उसे स्वाधीनता ग्राप्त हो सके।

मानवात्मा की इस अनुसंधान के फलस्वरूप चदमादर्श एक होने पर भी भी विचित्र बुद्धियों के निकट विभिन्न उपाय समीचीन जान पड़े। सत्य का विभिन्न रूप विभिन्न बुद्धियों के समक्ष प्रकट हुआ है। प्रश्न यह होता है कि क्या यह समभव है कि समस्त मानव समाज परिपूर्ण शास्ति, भेम और अमरत्व में प्रतिष्ठा प्राप्त कर सकता है ? व्यक्ति के लिए मेरे तुच्छ विचार यह समभव है — किन्तु समग्र समाज के लिये यह कभी संभव न होगा।

हमने यह देखा कि संसार में वैपम्य और लंघर्ष विभिन्न शक्तियों का विभिन्न विभागों में बंटजाने के कारएा होता है। इसलिए वही साधना—पढ़ित ब्रियित को अपने चरम लक्ष्य पर पहुँचाने में सहायक हो सकती है जो वंटी हुई जिल्यों को एक मूनवारा में प्रवाहित कर सके। संसार की रचता और उसकी कार्य प्रणाली इन विभाजनों पर अधारित है जो सभी विभागों में कार्य करती रहती हैं। यह शिल्यों संसार का प्रभाव प्रह्मा कर लेती हैं और करती रहती हैं और इन्हीं के प्रभाव से सांशारिक वार्य में संलग्न रहती हैं। यदि हुमें उन शिल्यों को मूल धारा में भिलाना है तो उनको उतना स्वच्छ पवित्र और सौनारिक प्रभाव विहीन बनना पड़ेगा। अतः बही साधना मनुष्य के लिए लाभदायक हो सकती है जो इस लक्ष्य को लेकर चले। सहज मार्ग पढ़ित का मुख्य ध्येय पवित्रता और ध्यान ढाएा ऐसी स्थित उत्पन्न करना है जिससे इस प्रकार का प्रभाव न पड़े। गुरु की यिजय मंडित शक्त साधक को अपने लक्ष्य की प्राप्ति में र कदम

पर सहायक होती है। जब शक्तियों की अपिवत्रता दूर हो जाती है, तब बह अपिनी मूल दशा में आकर एक धारा बन जाती है। और फिर यही धारा अपिनी मूल स्रोत में जब जाकर मिल जाती है तभी मानव─आत्मा की द्वन्द्व की परि─समाष्त्र होती है।

#### white war



### राजयोग—महजमार्ग

( श्याम सुन्दर मिश्र, बहराइच )

स घा नो योग स्रा भुवत स राये स पुरं घ्यास्। गमद बाजे भिरा स नः। ऋग वेद १/५/३

ग्राज इस भौतिकता से ग्राछन्न भौतिक जगत में भौतिक वादी मानव संतप्त विश्वव्य एवं ग्रस्त व्यस्त कियाशीलता से त्रस्त:—संघर्ष ही जीवन है:— कहते हुये ग्रपने जीवन में प्रगति लाने में रत है किन्तु इस प्रभु की रची हुई सृष्टि में रहने वाले ग्रनन्त ब्रह्माण्डों में ग्रनन्त जीवों के शरीर, इन्द्रीय, चित्त वृत्तियाँ, बुद्धि, विद्या ग्रादि में ग्रनन्त भेदों के कारण साश्वत श्रीय के साधनों में भी ग्रनन्त भेद हैं ग्रौर एक ही जीव के मन में एक ही दिन में ग्रसंख्य मत ग्राते जाते हैं। फिर भी सब जीवों के विचार में इस बात में ग्रत्यन्त एकता है कि उनका ग्रन्तिम लक्ष्य एक है ग्रौर वह है सब स्थानों, समयों, ग्रवस्थाग्रों में सब प्रकार से सुख ग्रौर शान्ति मिलती रहे, ग्रौर उन्तित होती रहे, तथा उनकी इस इच्छा में तिनक भी व्यवधान न ग्राने पावे। इसी स्वाभाविक इच्छा से प्रेरित होकर सब जीव ग्रपने ग्रपने विचार से ग्रपनी शक्तिनुसार प्रयत्नशील हैं।

इसमें तिनक भी संदेह नहीं कि उन्नित की इच्छा स्वाभाविक ही नहीं अपितु नितान्त अवश्यक एवं उचित भी है। क्यों कि उन्नित की इच्छा तथा उसके , साधन का विचार उसके प्राप्त करने का उद्योग ही जीव के जीवन का असंदिग्ध चिन्ह है। जहाँ उन्नित की इच्छा विचार और प्रयत्न न हों वहाँ जीवन ही नहीं है। इसका कोई प्रतिवाद तो दूर रहा, शंका तक नहीं की जा सकती, परन्तु उन्नित के विचार एवं प्रयत्न में इसलिये किठनाई होती है कि हम उन्नित चाहते हिये भी उस तत्व का भली भांति विचार नहीं करते और उसके यर्थाथ लक्ष्यण को न समफ कर भ्रम में पड़ जाते हैं। बल्कि उन्नित के लिये किये गये कार्यों से अवनित के मार्ग पर पहुँकर अपने ही अपराधों से अनेक दुखों को भोगते हुये पश्चाताप से बारम्बार संतप्त होते रहते हैं। इस लिये यह आवश्यक है कि हम अपने असली और सच्चे लक्ष्य का पता लगाकर उसके बाद साधन और मार्ग का विचार करें। क्योंकि लौकिक क्रम में भी पहले हम अपने प्राप्तन्य स्थान का संकल्प या विचार करते हैं। तत्पश्चात मार्ग के विषय में जिज्ञासा करते हैं, कि

उन मार्गो में कौन सा मार्ग सस्ता, सुलभ शीघ्र पहुँचाने वाला, तथा ग्राराम देय है। किन्तु इन छोटी २ यात्राग्रों में भी सुनियोजित काम करके ग्रपनी बुद्धिमता पर प्रसन्नता का ग्रनुभव करके भीं ग्रपनी संसार यात्रा (जिसमें हजारों जन्म जम्मान्तरों का सुख दुख निर्भर करता है) हम ग्रपने उत्तारदायित्व का स्थाल नहीं रखते, ग्रौर न यह सोचते हैं कि हमारी इस लम्बी संसार यात्रा का लक्ष्य क्या है? परन्तु यात्रा तो प्रारम्भ हो चुकी ग्रौर हम जाने ग्रन्जाने बहुत दूर निकल भी ग्राये तब हम हर मिलने वाले से पूछते हैं कि हमें किस मार्ग से चलना चाहिये कौन सा मार्ग ग्रच्छा है? यह उपहास की बात नहीं तो ग्रौर क्या है? कि हमें ग्रपना लक्ष्य स्वयं नहीं मालूम। इसका स्वाभाविक परिगाम यह होता है कि बताने वाला भी हमारे ग्रन्तस लक्ष्य को न जान कर (ग्रौर सम्भवत: ग्रपने भी) जो मन में ग्राता है इंगित कर देता है।

ग्रब प्रश्न यह है कि विभिन्न विचार, इच्छायें जब एक ही क्षरण में परि-लक्षित होती हैं तो सब का लक्ष्य एक कैसे हो सकता है ? इसके लिये गहराई पर उतरने से ग्राप को जात होगा कि मनुष्य मात्र का जीवन एक लक्ष्य एक ही, एक प्रकार का हो, ग्रौर एक ही लक्षरण वाला भी है । यह बन्त दूसरी है कि एक पैका दूसरा स्वास्थ्य, तीसरा बल, चौथा विद्या पाँचवा कीर्ति का भूखा है । किन्तु विचार कीजिये ग्रौर उपरोक्त व्यक्तियों से पूछिये तो ग्राप को पता चलेगा कि यह सब सुख शान्ति एवं ग्रानन्द के लिये है । श्रब हम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि मानव मात्र की ५ स्वाभाविक इच्छायें हैं । शास्वतव्यक्तित्व, परिपूर्णज्ञान, ग्रखण्ड ग्रानन्द, सर्व स्वातन्त्र ग्रौर सर्वोपरि शासन । जिससे यह पाँचों मिल ज.यें उसके लिये विश्व में कोई चाहने योग्य वस्तु शेष नहीं रहती।

ग्रब प्रश्न यह है कि इन पाँचों चीजों का स्थान कहाँ है ? ग्रौर प्राप्त कैंसे हो ? तो सिद्ध होगा कि जिसके पास यह वस्तुयें हैं वही सर्वोपरि (भगवान) या पारब्रह्म हो सकता है ग्रन्थ कोई नहीं। ग्रब उसको प्राप्त कैंसे करें ? यह विचार करना है। इसी पर विश्व के समस्त मतान्तर ग्रपना ग्रपना विद्युता पूर्ण वक्तव्य देते हैं। परिणाम स्वरूप मर्ज बढ़ता ही गया "ज्यों ज्यों दवा की" खोज की उतावली में उलभने बढ़ती गयीं किन्तु जरा सा विचार करने पर स्पष्ट होगा जिससे सब ग्राचार्य सहमत हैं कि योग के बिना ग्रन्थ कोई मार्ग नहीं। व्याकरण की दृष्टि से भी युजिर—योगे, धातु में कितरिध्यं लगने पर योग—मेल ग्रौर करण घर्य लगने पर योग—मिलने बल्ला शब्द सिद्ध होता है। ग्रौर तभी तो हमें

1 2,

उपरोक्त ५ प्राप्तव्य वस्तुयें प्राप्त हो सकेंगी। जब हम उससे मिल जायें। किन्तु जब हम योग का विवेचन करते हैं तो किया योग, समाधि योग, मन्त्र गोग, जय योग, लय योग, हठयोग (प्राचीन), हठयोग (नवीन मत्स्येन्द्र नाथी) कुत कण्डलनी योग, बाग योग, शब्दयोग भिक्त योग, प्रेम योग, प्रसन्नयोग, शून्य योग, कर्मयोग ध्यान योग, साँख्य योग, राज्योग, महायोग, पूर्णयोग, ध्रादि अनेकों प्रकार से विश्वित हैं किन्तु उपरोक्त विवेचन से यह निश्चय होता है जो ५ स्वाभाविक इच्छायों नर की हैं वह वस्तुयें हैं नारायण के पास । इससे नर नारायण का श्रंश है। तथा उन इच्छायों की पूर्ति नारायण में तादात्म्य प्राप्त किये बिना संभव नहीं। साथ ही तादात्म्य प्राप्त करने का मार्ग केवल प्रोर केवल योग है।

म्रब योग का म्रानुपूर्वी विवेचन करने पर विरोधाभास प्रतीत होते हुये भी दो भागों में विभाजित किया जा सकता है। १-हठ योग २-राजयोग। इसमें से हठ योग पर हमें विचार नहीं करना है, क्यों कि यह सामान्य मानव के बश की बात नहीं, क्योंकि षटचक्र भेदन, षटकर्म (घौती, बस्ती, नेति, नवली, कपाल, भ्रांति, त्राटक) एवं कुण्डलनी जागृत कर ग्राज्ञां चक्र की त्रिकुटी में पड़े शव को शिव-का रूप देकर प्रकृत से संयोग प्रादि, इतने दू:साध्य साधन हैं जो सामान्य मानव के लिए संभव नहीं स्रौर वह भी उच्च स्थिति प्राप्त किये गुरू के समक्ष ही उक्त क्रियायें करने का प्राविधान है। विना इसके कठिनाइयाँ जाने ग्राने का भय है। फिर भी इतना सब करने पर भी, सहत्र दल कमल को भेदन करने के आगे के मार्ग का वर्णन प्राप्त नहीं होता। क्यों कि इडा पिंगला के मध्य सुष्मना के बीच बज्जा, चित्रा ग्रीर चित्रा के मध्य वह ब्रह्मनागी से जो सहत्रारि में प्रकृल से मिलती है। इसके भ्रागे का वर्णंन नहीं पाया जाता। इससे हठयोग के दुष्टिता के साथ ही सिद्धियों के चमत्कार की छलना का भय भी बना ही रहता है। हठयोग के अनुसार यम नियम आसन प्रांगायाम प्रत्याहार जो योग शास्त्र के बहरंग साधन हैं पर ही बल दिया गया है। राजयोग अन्तरंग साधन केवल घारएा।, घ्यान ग्रौर समाधि को कहते हैं। इससे स्पष्ट है कि राजयोग सस्ता ग्रीर सूलभ है।

श्रव थोड़ा सा राजयोग का भी परिशीलन कर लिया जाय। वैसे गीता के नवें श्रघ्याय में जिस राज विद्या, राज गुड़्य योग की चर्चा भगवान कृष्ण ने की है, उसके भाषा ज्ञान श्रीर साधन ही राजयोग है: - जो

१- जड प्रकृति ग्रौर शरीर ग्रादि नाम रूपात्मक जगत चैतन्य ग्रात्मा के

म्रावरण हैं। विश्व ब्रह्माण्ड चेतन परम भ्रात्मा का विराट रूप है। इसलिए कारण रूप परम भ्रात्मा ही मालिक है। इसलिए सबसे प्रेम करना चाहिए ऐसा कहना है।

२- शरीर के प्रति ग्रहमता ग्रौर जड़ पदार्थों के प्रति ममता का त्यागकर निष्काम भाव से मालिक के निमित्त ही कार्य करना ग्रौर उन्ही को ग्रप्पा करना।

३- उपरोक्त भाव द्वारा चित्त सुध्दि करके दूसरों द्वारा प्राप्त कष्टों का भोग स्रौर जगत को प्रभु रूप से प्रेम करना।

४- मालिक का हृदय में निवास मान, मन में स्मर्गा तथा उसके प्रदत्त कार्यों को सुचिता पूर्वक करना।

५- शरीररूपी पिण्ड (लघु ब्रह्माण्ड) के हृदय भाग में स्थित हो, मालिक को स्थापित कर, ध्यान द्वारा उसमें लय होना । इसमें सद्गुरू की कृपा ग्रनिवार्य अपेक्षित है। इस प्रकार भागवतपुरागा के स्कन्ध ११ श्रध्याय २ श्लोक २३, २४ २७, ३८, ४१, ४४, ४८, में भागवत धर्म तथा महाभारत पुरागा में नारायगीय धर्म का उल्लेख है, जो राजयोग है।

राजयोग की विशेषता यह है कि इसके सिद्धांत और साधन सर्व मान्य है इसकी उपयोगिता में किसी को संदेह नहीं हो सकता । गीता अध्याय दो क्लोक ४० में कहा है कि इसका थोड़ा सा आचरण ही बहुत बड़े भय से बचा देता है। इसमें एक सबसे बड़ी विशेषता यह है कि सदगुरू सदैव सब काल में शहायता के लिये साथ रहता है। हाँ यह अवश्य है कि सदगुरू वहीं हो सकता है जो ब्रह्म बिद्ध ब्रद्धोय भवति की स्थिति प्राप्तकर लोक रंजनार्थ स्वेक्षा से कार्य रत हो वास्तव में गुरूतत्व का हमारे आष्ट ग्रन्थों में विषद् वर्णन है यहां तक कि गुरू साक्षात् परब्रह्म ही कहा गया है। जैसा कि :--

''मम वृत्ते ते हृदयं दधामि मम चित्त मनु चित्तप् ते ग्रस्तु । मम बाचमेकमना जुषस्व बृहस्थातिष्ठत्वा नियुनक्तु महृयं''।।

मेरा हृदय चित्त बास्मी और मन सब तेरा ही है। मेरी स्वांस भी गुरू की स्वाँस है, यही गुरू में लय होने की स्थिति है और गुरू में लय होना ही प्रभु में लय होना है। यही है राजयोग।

उपरोक्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि मानव ग्राज के संघर्ष रत जीवन में अपनी ५ स्वाभाविक इच्छाग्रो शास्वत, व्यक्तित्व, परिपूर्ण ज्ञान, ग्रखण्ड ग्रानन्द, सर्व स्वातन्त्र, तथा सर्वो। रि शासन के लिये (जो प्रभू के पास है) व्यस्त-त्रस्त हो रहा है । कस्तूरी मृग की भाँति नाभि से आयी सुगंध को भ्रमवश बाहर समभ कर दौड़ रहा है, और दौड़ते दौड़ते अपने प्राग खो रहा है । आप विश्वास मानिये यह कस्तूरी आपके हृदय में है और उसे बाहर के बजाय अन्दर दूंढ़ना है । अन्दर जाने के लिए केवल योग साधन और योग साधन में राजयोग, एवं राजयोग का नवीन वैज्ञानिक पद्धति पर संशोधित सहज मार्ग ही हो सकता है । यह स्पष्ट है कि सबसे सस्ता, सुलभ आरामदेय सहजमार्ग आज आप को आहूत कर उक्त बस्तुये देने का बचन देता है । नर को नारायण बनाने का संकल्प करता है ।

अब आइये योग मार्ग के राजयोग से अनुशंशित पद्धति को पूज्य बाबूजी महाराज द्वारा नतीन अनुसंधानित पद्धति पर आधारित इस सहजमार्ग का भी श्राप को संक्षिप्त दिग दर्शन करा दें। सहज मार्ग समर्थ गुरू महात्मा श्री राम-चन्द्र जी महराज बाबूजी ने सन १६४५ में पावन बसंत पर परम गुरू समर्थ श्री रामचन्द्र जी महाराज फतेहगढ़ की पुण्य स्मृति में श्री रामचन्द्र मिशन के नाम से संस्थापित संदेश की साधना पद्धति का नाम सहज मार्ग रक्वा, जो स्वाभाविक प्राकृतिक होने से सहज है। यह सीधा और सरल मार्ग धार्मिकता के क्षेत्र से परे है । पूर्ण शुत्यता जो हर प्रकार की विशेषताओं से परे हैं । पूज्य वाबुजी महाराज के शब्दों में बन्धनों से पूर्ण मृक्ति पाने के लिए हमें सूक्ष्मतम श्रौर शुद्धतम बनने का प्रयत्न करना चाहिए जिससे कि हम ईश्वर के इन गुर्गों के समान्तर बन सकें। वास्तविक जीवन का अमृत उनके लिए और केवल उनके लिए है जो अपने को लक्ष्य के योग्य स्तर पर ले जावें। सत्य का उदय इससे सिद्ध होता है कि सहज मार्ग ग्राप को उस पूर्ण से कम लक्ष्य नहीं देता। इसके साथ ही धार्मिक बन्धनों की स्थूल मान्यताश्रों को भी छिन्न-भिन्न करता है। इसके उपाय बताते हुये बाबूजी महाराज कहते हैं, 'हमारी समस्या केवल वर्तमान जीवन की ही नहीं बल्कि भविष्य में होने वाली सभी जीवनों की है"। मोक्ष को लक्ष्य माने हये हैं उनके विषय में कहा गया है, यह ग्रध्यात्म मार्ग की पहली सीढी है सत्य का उदय। भक्ति श्रीर श्रनन्य भक्ति सहजमार्ग का श्रंग है। किन्तु भक्ति लक्ष्य प्राप्त करने का एक साधन हैन कि लक्ष्य। पूज्य बाबू जी महाराज ने पिण्ड को हृदय क्षेत्र, मनस क्षेत्र और केन्द्र इन ३ क्षेत्रों में विभाजित करके हृदय को केन्द्र तक पहुँचाने का विश्वास दिलाते हुये स्पष्ट कहा है कि यह

केवल राजयोग ही है जिससे आप अन्तिम ध्येय को पा सकते हैं।" सत्य का उदय। इस प्रकार सहज मार्ग का लक्ष्य साघन और उपाय गुरु की शक्ति द्वारा (प्रयोग प्रागाहुति) द्वारा सहज और सूक्ष्म होकर साक्षात्कार पर स्वतः ले जात है।

प्रारणाहित- सहज मार्ग की सबसे बड़ी बिशेषता योगिक प्रारणाहित (टान्सिमिशन) है जो गुरु द्वारा होता है। पुज्य बाबू जी महाराज के शब्दों में "ग्राध्यात्मिकता वास्तव में मन की वह सूक्ष्मतम श्रीर सुन्दरतम स्थिति है जिसकी तुलना में हर वस्तु भारी या स्थूल लगती है"। सुयोग्य गुरु का वर्णन करते हये कहा गया है कि ''जिसमें इतनी योग्यता हो कि वह स्रात्मशक्ति के द्वारा यह स्राध्यात्मिक दशायें अभ्यासी के हृदय में प्रविष्ट करा दे ग्रीर उसकी ग्रहचनों, उलभनों को हटाता चला जाय । बश यह गुरु की आत्मशक्ति ही हमारी साधनापद्धति में योगिक प्रागाहित है। जो मालिक (गृरु) को सर्वोपरि सत्ता की लय अवस्था से प्राप्त है। इसका वर्गान करते हुये बाबू जी महाराज का कहना है कि "यह ग्रत्यन्त दुख की बात है कि हमारे प्राचीन श्रुषियों की प्रारम्भ की हुई ग्रौर व्यापक रूप स उपायोग की हुयी योगिक प्रागाहुति की प्राचीन बिधि उसी देश में लुप्त प्राय हो गयी है" सत्य का उदय । इस प्रागाहित द्वारा श्रभ्यासी के मन को ऊर्धगामी कर उसे लय श्रवस्था तक पहुँचाने का इस साधना पद्धति में बाबू जी महाराज विश्शम दिवाते हुये कहते हैं कि 'यहाँ मैं विश्वास दिलादेना चाहता हूँ कि उच्च दशास्त्रों की प्राप्ति के लिये अध्यात्मिक शिक्षा केवल योगिक प्राणाहित से संभव है और किसी से नहीं । प्राग्गाहति की शक्ति एक ग्रत्यन्त उच्चकोटि की योगिक शक्ति है जिसके द्वारा एक योगी अपनी इच्छाशक्ति से किसी के अन्दर योगिक शक्ति या ईश्वरीय प्रकाश भर दे या उसके अन्दर से कोई अवाँछित या आध्यात्मिक उन्नति में बाधक वस्तु को हटा सके जिस व्यक्ति को इस शक्ति पर अधिकार है वह एक निगाह में क्षरा भर के लिये सदैव के लिये मन की उस दशा को पहुँच सकता है जो अभ्यासी की तत्कालीन अवस्था से कहीं आगे हो और जिसे पाने के लिये सम्भव है पूरा जीवन लगजाय'' सत्य का उदय । यही योगिक प्रांगाहित हमारे मिशन तथा सहज मार्ग साधना पद्धति की सबसे सुलभ विशेषता है। बस अन्त में मैं अ। पसे कहूँगा कि आइये इस राज योग की सहजमार्ग साधना पद्धति द्वारा आज के विश्व में नवींन क्रान्ति का प्रारम्भ करें। जो बाहर से न होकर अन्दर से प्रारम्भ हो। आज का प्रभु यही संदेश देने घरा पर उतरा है। उसका संदेश सुनिये पहचानिये । ग्रपने साथ ही ग्रपनी मनः शक्ति को उद्बोधित कर विश्व की मानवता का कल्यागा कीजिये। वैसे मालिक की इच्छा।

## "अकीदत के फूल"

–हामिद ग्रली खाँ ''लाज''

श्रापकी श्रजमत कहें क्या राज दाने मारफत । पासबानों रहनुमाऐ सालिकाने मारफत ॥

> श्रापकी हरबात में मुजमिर<sup>१</sup> है शाने मारफत। श्रापकी हर इक श्रदा है तरजुमाने मारफत॥

जिस्मों जाने मारफत-रूहे रवाने मारफत । श्रापकी हस्तों से है रौशन जहाने मारफत ॥

> इक मुजिसम नूरे ईफाँ जाते श्रकदस<sup>े</sup> श्रापकी । रौशनी पाते हैं जिससे रह रवाने मारफत॥

है कुजा दिल था तसब्बुर, खालिके मुतलक कुजा। कितनी ग्रब ग्रासाँ है राहे रह खाने मारफत॥

> जाने किस-किस बाग से लाये गए ईफाँ के फूल। तब कहीं जाकर बना यह गुलिस्तिाने मारफत॥

खुद उठेगी शम्मे मंजिल रहनुमाई के लिए। सुरे मंजिल जब बढ़ेंगे श्राशिकाने मारफत।।

> फूल बन-बन कर कदम बोसी करेंगे खारोखिश्त्। स्रापकी बरकत से मीरे कारवाने फारफत।।

म्राज इसः सर चश्माए इफाँपा सेरी के लिए। जौक दर जौक<sup>ै</sup> स्रा रहे हैं तिश्नागाने मारफत।।

> सिर्फ इतनी सी तमन्ना है के बरबस्ते विशालें। हो जबीं "हामिद" की श्रर यह श्रास्ताने मारफत ॥

''चुरस्य धारा"

(श्रीपति सर्नाड, गुलवर्गा)

उपनिपदों में श्राहमानुभूति को पण्म श्रानन्ददायक बताया गया है। यहां तक कि उसका वर्गन करते समय विषयानन्द से उपित करते हुए इससे भी उसे सहस्रधा श्रिषक श्रानन्ददायक कहा गया है। इस संसार में श्राहमानुभूति से वहकर श्रीर कोई लाभ नहीं हो सकता। किन्तु साथ ही साथ इस मार्ग को श्राह्मन किन्तु कि वहन तथा दुर्गम कहा गया है। "क्षुरस्य श्रारा निधानं दुरत्यया दुर्ग पथस्तत कथ्यो वदन्ति" — यह है उस पथ का वर्गन। श्र्यात् "ज्ञानी लोग कहते हैं। कि वह (श्राहमानुभूति का) मार्ग छुरी जैसे तेज, श्र्यंच्य श्रीर दुर्गम है।" यह तो मानो ठीक वैसा ही हुश्रा जैसे एक छोटे बालक को मिठाई का लालच दिखाकर उसे ऐसे स्थान पर रख दिया जहाँ से वह बच्चा उसे ले ही न सके। क्या वास्तव में श्राहमानुभूति ऐसा ही है? श्राइए, इस बात पर कुछ विचार करें।

हर एक श्रादमी जब साधना प्रारम्भ करता है तो उसके लक्ष्य में श्रन्तिम ध्येयवस्तू रहता ही है जो उसे सदैव ग्रागे धसीटते ले जाया करता है । उसे यह जात हैं कि यह ध्येयवस्तू हमें प्रापंचिक कष्टों से छुटकारा दिलाएगा । ग्रीर यह सच भी है। कौन नहीं चाहता कि उसे साँसारिक कप्टों से मुक्ति हो ? उसे तो शान्ति चाहिए ; अक्षय आनन्द का भण्डार चाहिए । अतएव, जब वह साधना प्रारम्भ करता है तो इसी धुन में रहता है कि "मुफ्ते शान्ति मिलेगी: श्रानन्द मिलेगा।" किन्तु उसे क्या पता कि इस मार्ग में कष्ट भी भेलने पडते हैं ? साधना में शान्ति अवस्य मिलते लगती है; स्नानन्द स्रवस्य सनुभव में स्नाता है। ग्रौर यही चीज हमें ग्रागे बढ़ने में प्रोत्साहन देते रहता है। साधना में रुचि उत्पन्न होने लगती है। श्रौर दिन प्रतिदिन हम ध्येय के निकटवर्ती होते जाते हैं । साथ ही साथ हमारे मन में यह इच्छा तीव्र होने लगती है कि हम धूर तक जल्द में जल्द पहुँचें। पहले यह जो ग्रग्नि मन्द थी, वह साधना तथा गन्तव्य के निरन्तर स्मरण से तीत्र जलने लगती है। श्रौर श्रागे चलकर ऐसा भड़क उठती है कि शब्दों में वर्णन नहीं किया जा सकता। भक्ति सूत्र में इस टीसन का वर्णन "तर्दापत अखिला चारिता, तिछ्स्मरुगे परमव्याकूलता" कहकर किया गया है। भक्त ऐसा व्याकुत हो उठता है कि उसका ठिकाना नहीं। कर्ना-टक के सुप्रसिध्द सन्त श्री बसबेश्वरजी अपने एक वचन में इस व्याकृलता की

<sup>(</sup>१) पोशीदा (२) पाक (३) फुंड के फुंड लाइनों में (४) मृत्यु के समय

अभिव्यक्ति करते हुवे कहते हैं कि "उफ़ ! भक्ति कभी भी नहीं करना चाहिंव ! वह कुकच के समान जाते भी काटता है और अपते भी काटता है । "श्री राम- कृष्ण परमहंस अपने साधन काल में अपने इण्डदेवी कालीमाता के सामने बैठकर रोया करते थे और कहते थे कि 'हे मां! मेरे आयुष्य का एक और दिन बीत गया कि तु तेरा दर्शन नहीं हुआ।" इससे हम अन्दाजा लगा सकते हैं कि साधना में बेदना क्या चीज होती है और वह साधक को कितना मानसिक कष्ट देती रहती है। यदि यह कहा जाय कि साधक हर दम मर मर कर जीते रहता है तो अतिशयोक्ति बिल्कुल नहीं होगी। इसी को लक्ष्य में रखते हुए उपनिषद्षयों ने कहा है कि साधन पथ क्षुरधारा है। किन्तु तीं बेदना को आवाहन किये बिना हम धुरतक नहीं पहुँच सकते, यह भी सत्य ही है। इसमें कोई सन्देह नहीं।

पर सहजमार्ग का दावा यह है कि यह मार्ग दुर्गम नहीं, ऋत्यन्त सुगम है: अरधारा नहीं, पकी सड़क है । यो कहने मार्ट से लोग उपेक्षा से हाँस देंगे जरूर किन्तु यह हँसने की बात न ीं । जरा शान्त चित्त होकर विचार करना होगा । यदि एक मनुष्य के सामने जो गुड़ देखा ही नहीं-चखना तो दूर रहा-कोई कहे कि गुड मीठा होता है तो वह मनुष्य ग्रवश्य हँसेगा तथा संशय प्रकट किये बिना नहीं रहेगा। उस व्यक्ति में विश्वास तभी उत्पन्न होगा जब वह स्वयं थोड़ा गृड़ चयकर देखले। बस. ठीक यही बात सहजमार्ग साधना के विषय में कहा जा सकता है । लोग इस पद्धति की ग्रोर साशंक दृष्टि से इसीलिए देखते हैं कि ग्राज तक कोई भी साधन प्रगालि या मार्ग दर्शक इस प्रकार का भरोसा नहीं दिला सका । वैसे तो शास्त्रों में भक्ति, नामजप, संकीर्तन आदि उपाशी को अत्यन्त सुकर तथा सरल बताया गया है । किन्तु इन उपायों में प्राग् फुंककर परिगामकारक बनाना कोई भी नहीं जान सका । आज तक सहस्त्रों लोग इन साधनाओं को करते ही ब्राये हैं, किन्तु प्रगति कितनी हुई यह हम प्रत्यक्ष देखते ही हैं । ऐसा क्यों हुन्ना ? उनके म्रन्त:करण में परिवर्तन क्यों नहीं दिलाई दिया ? केवल इसी कारएा कि इन उपायों को लोगों ने पुण्य संचय का मार्ग समभा; जीवन शुद्धि का तन्त्र नहीं । श्रौर जब मनुष्य साधना को संचय-ब्यय की, दृष्टि से देखने लगता है तो संचय पर्याप्त होने पर व्यय करने में आगे पीछे नहीं देखता। जब हम पुण्य खूब कमाए हैं तो कुछ खर्च भी क्यों न करें ? इधर पूजा, जप दान आदि करते जाइए और उधर बेइमानी मक्कारी और नाना प्रकार के कुकृत्य भी करते जाइए। इस प्रकार करने वाले

ें देवीजीवन से बहुत ही दूर रह गये। श्राध्यात्मिक जीवन लोगों को मृगजल की भांति दीख पड़ने में श्राश्चर्य ही क्या है ? कहावत प्रसिद्ध ही है ''राम नाम जपना ⁴ पराया मःल श्रपना''। क्या इसे श्राध्यात्मिकना कहा जा सकता है ?

सहज मार्ग साधन पद्धति को अपनान के कुछ ही दिनों बाद उसका प्रभाव साधक को जात हुए बिना नहीं रहेगा। इस पद्धति की प्रार्थना तथा दस नियम व्यक्ति को अपना हृदय उटोलने लगाते हैं। दिल में कुछ खटक सी पैदा होती है; आर व्यक्ति अपने आप सोचने लगता है। उसके मन में नैतिकता का बीजारोपण हो जाता है और गहरा परिगाम करने लगता है। बीरे २ वह सम्हल जाता है। उसे विश्वास हो जाता है कि आध्यात्म मार्ग उतना कठिन नहीं है जैसा कि मामान्यतया उसका वर्णन किया गया है और किया जा रहा है। यह क्षुरधारा तो है ही नहीं। हाँ, कुछ कठिन अवश्य प्रतीत होता है; कुछ समय अवश्य लगता है। वयोंकि कारण शरीर में बोया गया बीज का अंकुर सतेह पर एक दम नहीं दिखता। किन्तु हढ़ निर्धार से एक वार इसमें पैर रखने का ही देर है, फिर मार्गक्रमण बहुत ही सरल बन जाता है। हाँ, जहाँ फाला लगने को होता है वहाँ सुई अवश्य छुभती है।। साधक को इतना कष्ट तो सहना ही पड़ता है।

भला हम इतने बड़े लाभ के लिए क्या इतना ग्रल्प कष्ट नहीं सह सकते ? प्राचीन काल में तो इस साधना में इतने कष्ट भेले कि उसके स्मरण मात्र से हम भय के मारे कम्पित हो जाते हैं। ग्राध्यात्मिक क्षेत्र में पैर रखने का धैर्य विल्कुल नहीं होता। किन्तु परम पूज्य बाबुजी की कृपा है जो उन्होंने इसे ग्रत्यन्त " सुलभ ग्राँर सुगम बनाकर साधकों को ग्रागे बढ़ने के लिए सदैव प्रोत्साहित करते रहते हैं। उनकी प्राणाहुति पद्धति के लिए तो संसार हमेशा के लिए उन्हें कृतज्ञ रहेगा। वह क्षुरधारा जिस पर लोग पग रखने के लिए हिचकिचाते थे, ग्रब एक राजमार्ग सा बन गया है जो कई साधकों को निःश्चेयस के मंजिल पर पहुँचा रहा है। तो हम सबका यह कर्तव्य हो जाता है कि ऐसे सद्गुरू द्वारा प्रवितित साधना प्रणाली को हृदय से ग्रपनाकर लगन से श्चभ्यास करें ग्रौर ग्रपना जीवन सार्थक कर लें।

# जीवन श्रीर योग

रामदाससिह – एम० ए० एम० काम० बी० एड० महम्मदपुर –सारण मनुष्यकी श्रावश्यकतार्ये अनन्त हैं। कुछ श्रावश्यकतार्ये-जिन्हें मौलिक श्रावश्यकता कहा जाताहै-मनुष्यके जीवित एवं मानवोचित ढंगसे जीवित रहने के लिये जहारीहैं।

क्या मौलिक ग्रावश्यकता में योग भी सम्मिलित है ? हाँ, योग मनुष्य की मौलिक ग्रावश्यकता है ग्रीर जीवन के लियं भोजन, कपड़ा, मकान ग्रीर शिक्षा की जितनी ग्रावश्यकता है उससे भी ग्राविक ग्रावश्यकता योग की है। कैसे ?

दिन भर श्रपनी दैनिक जीविकोपार्जन का कार्य कर लेने के बाद हम सभी रात्रि के समय सोते हैं। यदि कोई भौतिकवादी व्यक्ति कहे कि निद्रा में जो छः — सात घंटे चले जाते हैं उनसे कोई द्रस्य प्राप्ति नहीं होती,श्रतः मैं नहीं सोऊ गाः, तो इससे उसी का नाश होगा। पांच सात दिन निद्रा न श्राने से उसी के सिर्म में चक्कर श्राने लगेगें श्रीर उससे कोई कार्य नहीं हो सकेगा। श्रन्ततः उन्माद श्रीर पागलपन की श्रवस्था भी श्रा जायगी। निन्द्रा से स्वास्थ्य श्रन्छा रहता है। शरीर कार्य करने में समर्थ होता है। तथा शरीर श्रीर मन में नवीन जीवन प्राप्त होता है।

निन्द्रा में ऐसी कौन सी शक्ति है कि जिससे इतना लाभ होता है ? मन के व्यापार बन्द होने पर ही निद्रा श्राती है । कभी ऐसा नहीं होता है कि मन के विचार चलते रहें—इन्द्रियाँ—कर्म एवं ज्ञान इन्द्रियां श्रपने विषयों में रत रहे हैं श्रीर निद्रा श्रा जाय । इन्द्रियों का कार्य बन्द होता है, मन के व्यापार—संकत्य विकल्प बन्द होते हैं, चित्त की वृत्तियाँ कम होती है, स्रहंभावना का नाश होने हि लगता है — उस समय निद्रा श्राने लगती है । मन की पूर्ण स्तब्धता ही निद्रा है ।

जागृति में मन चंचलता का व्यवहार करता है ग्रौर थक जाता है। यह थकावट निद्रा से दूर होती है। श्रौर नव जीवन प्राप्त होता है। इसका मतलब है—मन की स्थिरता से उत्साह श्रौर बल की प्राप्ति होती है ग्रौर मन की चंचलता से शक्ति का हु स होता है।

मन की स्थिरता और समता प्राप्त करना ही योग साधन का उद्देश्य है ग्रीर ध्यान इसीलिए किया जाता है। निद्रा में तमोगुरा एवं ग्रज्ञान की प्रधानता रहती है तथा ध्यान जन्य स्थिरता में सतोगुरा एवं चैतन्य की विशेषता रहती है। श्रतः जितना स्वास्थ्य, श्रानन्द श्रौर बल निद्रा से प्राप्त होता है उससे कई गुणा श्रिधिक स्वास्थ्य, ग्रानन्द ग्रौर बल योग-निद्रा (ध्यान जन्य मानसिक स्थिरता) से प्राप्त होता है।

#### वृत्तिसारुष्यमितरत्र

जब हम इच्छा करते हैं तब चलते हैं, जब इच्छा करते हैं तब पढ़ते हैं, जब इच्छा करते हैं तब पढ़ते हैं, जब इच्छा करते हैं तब ब्यायाम करते हैं। इस प्रकार जितने कर्म ग्राज तक हम से हुये हैं सभी हमारी इच्छा के फल हैं। मनुष्य के भाग्य का निर्माता मनुष्य की इच्छा है। इसी इच्छा का नाम योगशास्त्र में "वृत्ति" है।

हम ध्यान से योग साधन ग्रारम्भ करते हैं ग्रौर समाधि इसकी ग्रन्तिम षराकाष्ठा है। जब तक ग्रभ्यासी समाधि में नहीं पहुँचता तब तक वृत्तिसारूप्य होता है। यानि वह वैसा ही होता है, हो जाता है या रहता है जैसी उसकी वृत्ति होती है। जो रोगों से बहुत डरता है, जो नित्य ग्रौषिध सेवन करता है— वह सर्वदा रोगी रहता है। चोरी की वृत्ति से चोर, काम की वृत्ति से कामी तथा भय की वृत्ति से मनुष्य डरपोक बन जाता है। ग्रतः सिद्धाँत यह है कि हम ग्रच्छी वृत्ति से ग्रच्छा, बुरी बृत्ति से बुरा बन जाते हैं।

हिटलर एक साधारमा सिपाही से जर्मनी का राष्ट्रपति बन गया । स्रप्नाहम किंकन एक साधारमा किरानी से अमेरिका का राष्ट्रपति बन गया ।

श्रतः योग साधन के द्वारा मनुष्य अपने भाग्य का निर्माता स्वयं बन जाता है। श्रावश्यकता सिर्फ इसी बात की है कि योग्य गुरू की देख रेख में श्रद्ध पूर्वक एवं पूर्ण विश्वास के साथ साधना के पथ पर हम अग्रसर हों। यह ध्रुव निश्चित है कि हमारी आत्मोन्नति अवश्य होगी। भगवान का भण्डार अक्षय है सिर्फ माँगने वालों की कमी है।

यही कारएा है कि पूज्य बाबूजी महाराज हमें सदैव सफलता की कामना करने का ही उपदेश देते हैं । बिफलता, निराशा, बाधा बिघ्न ग्रादि की बातों को मन में स्थान देना ही गलत है ।

सहज मार्ग साधना में ईश्वर प्राप्ति के अतिरिक्त किसी अन्य उद्देश्य को प्रोत्साहन नहीं दिया जाता है। लेकिन जीवन के लिये आवश्यक साधनों के अभाव की पूर्ति के लिये प्रार्थना अनुचित नहीं है।

#### 'तदाद्रस्टुः स्वरुपेश्रवस्थानम्'

ईश्वर का ग्रांश ही ग्रात्मा है ! इसी से योगी ईश्वर को ग्रपनी ग्रात्मा से ग्रलग नहीं मानते हैं । तो ग्रात्मा ही हम हैं । लेकिन ग्रात्मा के उपर व्यक्तित्व, ग्राहंकार, चमत्कार, माया, बुद्धि मन ग्रीर बिबिध संकल्प बिकल्पों का ग्राबरण लगा हुग्रा है । ग्रतः हम ग्रपने बास्तविक स्वरूप को इतना भूल जाते हैं कि देह ग्रीर ग्रावश्यकता ही हमारा जीवन बन जाता है । इसका फल यह होता है कि संस्कारों का बण्डल रोज रोज हम बनाते हैं ग्रीर उनको भोगने के लिये बार-बार जन्म लेते ग्रीर मरते रहते 'हैं । जीवन ग्रीर मरण का भक्कर मनुष्य की शाश्वत समस्या है । ग्रीर इसका समाधान खोजना ही हमारा परम कर्ता व्य है ।

श्री रामचन्द्र मिशन तथा हमारे पूज्य गुरुदेव इस समस्या का समाधान बड़ी स्रासानी से करते हैं। साधारण नर-नारी स्रपनी गृहस्थी में रहते हुये स्रपनी स्रात्मा का साक्षातकार कर सकते हैं या ईश्वरलीन हो सकते हैं। प्राणाहृति हमारी संस्था की एक महान विशेषता है। इसके द्वारा स्रभ्यासी को प्रथम दिन ही ईश्वरत्व के राजपथ पर स्रग्नसर करा दिया जाता है तथा पूर्व के सभी मल, स्रावरण, विक्षेप, बाधा, बिघ्न, ठोसता स्रादि गुरुकृपा से भस्मसात हो जाते हैं।

मानवर्षकीवन के परम उद्देश्य आतम साक्षातकार या ईश्वरलीन होने के लिये योग-साधन द्वार्चश्रीष्ठ विधि है । यह निर्विवाद तथ्य है कि योग-साधन आज के मानव के लिए उतना ही या उससे भी अधिक जरूरी है जितना रोटी-दाल ।



## \* महज मार्ग \*

(लेखक- रामशंकर रस्तोगी, सीतापुर)

शनैः शनैः मानव समय प्रवाह में ईश्वर से दूर होता गया । संस्कारों की परतों पर परतें जमती गयीं । परतें इतनी गहरी होती गयीं कि उस परम प्रभु का स्राभास मिलना भी दुरूह हो गया ।

ऐसी स्थित में मानव धीरे धीरे भौतिकता की स्रोर अग्रसर होता गया श्रीर भौतिक उन्नित ही उसका चरम लक्ष्य बन गई। भौतिक उपलब्धियों में ही वह अपना ईश्वर देखने लगा। सभी प्रकार के भौतिक बिकास की चरमोन्नित पर पहुँचकर कभी कभी मानव का मन व्यथित सा थिकत सा चारों स्रोर देखने लगा कि इसके श्रागे क्या है? लेकिन सामान्यतः मानव व्यस्त रहा अपने स्व-निर्मित छोटे से संसार में। कभी कभी इस भौतिकता में उसे घुटन सी होती है। यह उन्नित उसे श्रान्तिरक शान्ति एवं सुख नहीं दे सकती। अब वह स्वयं मस्त है अपने संसार से। उसे शान्ति चाहिए उसे सुख चाहिए जो अन्तर में सुलगने वाली ज्वाला को शान्त कर दे। कूलर एवं बातानुकूलित विशाल प्रासाद उसके वाह्य ताप को हरने में सूक्षम हैं लेकिन अन्तर की ज्वाला उग्रतर हो रही है। शहर २ देश २ श्राज समस्त विश्व श्रशान्ति की ज्वाला में धषक रहा है फिर भी भूला मानव अन्तर में स्थित उस महा प्रभु से शान्ति की याचना नहीं करता जो क्षेत्य भर में ही अपने साथ जोड़कर भानव को शान्ति का अखण्ड साम्राज्य दे सकता है।

मानव अब भी अर्गुबम रूपी ईश्वर से शान्ति माँगता है जो उसके बिनाश की बेला की प्रतीक्षा में रत है। भौतिक उन्निति की इस बिभीषिका से त्राएा दे सकती है केवल उस परम प्रभु की महाशक्ति, समस्त सृष्टि जिसका भू विलास है।

इसमें कुछ गलती समान्य मानव समुदाय की है और महान गलती का श्रेय है हमारे श्रद्धेय धर्माचार्यों को जो स्वतः भौतिक वृत्ति से अपने को मुक्त नहीं कर सके। अध्यात्मिक उपलब्धि का नामोनिशान उनमें न था लेकिन भोले मानव को अपने शब्द जाल से छलते रहे। ज्ञान का पुस्तकीय उपदेश देते रहे और स्वयं अपने को बुराइयों से मुक्त नहीं कर सके। अहंकार,

मानापमान की भावना, सुब लिप्ता वह स्वयँ ही नहीं छोड़ सके तो अपने सम्पर्क में आने वाले जन समुदाय को मुक्ति क्या देते । सम्पर्क में आने वाला जन समुदाय बही सब लेता रहा जो उनके पास था। वे धर्माचार्य भोली भाली मानवता को, ईश्वर को और स्वयं अपने आप को छलते रहे और आज भी छल रहे हैं।

सरल प्रभु को धर्म के कारागार में बन्द कर दिया। सामान्य मानव के लिये वह कारागार तोड़ना असम्भव है। जिज्ञासु को उल्टा पाठ पढ़ाया और मुमुक्ष को ईश्वर से दूर कर दिया। मानव ईश्वर प्राप्ति असम्भव समभने लगा। उसे निराशा हो गई। पढ़ा लिखा आदमी आज ईश्वर प्राप्ति की बात सुनना भी नहीं चाहता क्योंकि वह सोचता है कि यह साधु सन्यासियों की चीज है उसके वश की बात नहीं।

समर्थ गुरू श्री रामचन्द्रजी महाराज ने प्राचीन राजयोग पर श्राधारित एक सर्वथा नवीन मार्ग हमारे सामने रक्खा है जो ''सहज मार्ग'' के नाम से प्रचलित है। श्राध्यात्मिक विज्ञान का नवीनतम एवं परिस्कृत रूप श्राज हमारे सामने हैं। ईश्वर प्राप्ति एवं गृहस्थी दोनों की मंजिले साथ साथ तय होंगी। दोनों में सामजस्य रखते हुए हमें बढ़ना है। ईश्वर प्राप्ति श्रगले जन्म में नहीं इसी जन्म में करनी है समर्थ गुरू के दिशा निर्देश एवं उसकी छत्र छाया में।

प्रचीन काल में समर्थ गुरू स्रपनी शक्ति प्रक्षेपरा द्वारा शिष्य के स्रन्तर कर मल साफ करता था स्रौर उसकी स्राध्यात्मिक उन्तित के लिए सत्त् प्रयत्नशील रहता था । समर्थ गुरू के सान्निध्य में स्राते पर कोई बुराई शिष्य में नहीं रह जाती थी । यह प्रात्माहृति पद्धति विलुष्त प्राय हो गयी थी । सहज मार्ग ने इसे पून: नवीन जीवन एवं परिष्कृत रूप दिया है।

श्राज गुरू शिष्य सम्बन्ध का कितना हास्यास्पद रूप हमारे सामने प्रस्तुत है। गुरू कहता है शिष्य से कि बच्चा चोरी मत करना, श्रसत्य भाषणा मत करना, व्यिभचार मत करना श्रादि श्रादि लेकिन यह कैसी बिडम्बना है कि शिष्प वहीं करता है जिसके लिये गुरू निषेध करता है। गुरू भी कहता है चलो कोई बात नहीं, करता है तो करने दो, साल में कुछ न कुछ दक्षिणा तो दे ही जाता है। यह है श्राज के गुरू श्रीर शिष्य का सम्बन्ध यह है पिता श्रीर पुत्र का सम्बन्ध। कैसा श्राश्चर्यहै किश्राज पिता श्रपने पुत्र के पतन से संतुष्ट है, उसे केवल दक्षिणा च।हिए। श्राज गुरू के हृदय में पिता का भाव नहीं रहा तब शिष्य को

मिलेगा क्या ? भोला मानव ईश्वर प्राप्ति की छलना में छला जा रहा है।

भूते मानवों "सहजमार्ग" की छत्र छाया में स्रास्रो गुरू का वास्तविक हप पिता का प्रेम तुम्हें मिलेगा। ऐसे पिता का प्रेम जो दिन रात स्रापके लिए विह्वल है। समस्त मानव जाति की स्राध्यात्मिक उन्नति के लिए जिसका हृदय तड़प रहा है सहजमार्ग के पूर्व तक समर्थ गुरू श्री रामचन्द्र जी महाराज ने अन्याय मानवों को आध्यात्मिक उन्नति के शिखर पर पहुँचा दिया। उनके अभ्यासी उनकी महानता के प्रतीक हैं। सम्पर्क में आने पर ही विदित होगा।

सहज मार्ग उपासना पढ़ित में ब्रह्मनिष्ठ समर्थ गुरू अपने शिक्तपात द्वारा अभ्यासी के अन्तर के मल को साफ़ करता है। अभ्यासी के अन्तर की सफाई ज्यों ज्यों होती जाती है त्यों त्यों उसमें विवेक का उदय होता जाता है। स्वतः वुराइयाँ छूटती चली जाती हैं। अभ्यासी अच्छाइयों की श्रोर उन्मुख होता जाता है। गुरू की आध्यात्मिक महानता में ज्यों ज्यों अभ्यासी का विश्वास दृढ़ होता जाता है। उतनी ही गित से वह आध्यात्मिक उन्नित की श्रोर अग्रसर होता जाता है फिर उसमें श्रद्धा का प्रस्फुरण होता है एवं श्रद्धा शनैः शनैः भक्ति का रूप धारण कर लेती है और वह पूरी तरह अपने को गुरू को समर्पित कर देता है, गुरू से जुड़ जाता है। ऐसी स्थित में गुरू जो अपने परम पिता से जुड़ा हुआ है उस परम पिता की शक्ति का प्रवाह पूर्ण रूपेण अभ्यासी को श्रोर हो जाता है ग्रीर वह धीरे धीरे ईश्वरत्व से मरने लगता है। ईश्वरीय प्रवाह में फिर अभ्यासी के अन्दर कुछ भी उसका अपना नहीं रह जाता है ईश्वरत्व से परिपूर्ण हो जाता है ईश्वर के निकट सान्निध्य में श्रा जाता है।

इस प्रकार ईश्वर प्राप्ति के लिए केवल प्यास की म्रावश्यकता है। म्रभ्यासी को केवल निर्दिष्ट उपासना मात्र करनी है म्रात्मोन्नित का सारा भार गुरू स्वयं बहन करता है। उपासना में कोई म्राडम्बर नहीं केवल प्रातः म्राध घन्टे (जैसे म्रासानी से बैठ सके) यह ख्याल करके बैठे कि ईश्वरीय प्रकाश हृदय में विद्यमान है ग्रौर उसी ख्याल में बैठे रहना है। ग्राने वाले विचारों से संघर्ष न करके म्राने उसी ख्याल में रहना है। गुरू की प्राणाहुति हारा मल ग्रौर विकार स्वतः निकलने लगते हैं ग्रौर मन धीरे धीरे म्रपने ग्राप शान्त होने लगता है। ग्राप कहीं भी रहें पूजा पद्धित ग्रपनाने के बाद ग्राप दैवी प्रवाह ग्रपने हृदय में महसूस करेंगे।

इस उपासना पद्धित में बाह्य ग्राडम्बर की ग्रावश्यकता नहीं। ग्रापको गृहस्थी छोड़कर जंगत जाने की ग्रावश्यकता नहीं ग्रापित करने की ग्रावश्यकता नहीं ग्रापि को प्रिरिश्यतियों में कोई परिवर्तन नहीं करना है लेकिन बुराइयाँ स्वतः छूटनी जायगी ग्रीर वासनायें एवं इच्छायें सन्तुलित होती जायेगी। बिना ग्रापके प्रयास के ही ग्रापके ग्रन्दर एक नबीन ध्यक्तित्व का उदय होगा जो शान्त ग्राडिंग एवं मानवता से ऊपर होगा ग्रापमें यह परिवर्तन ग्रापको समर्थ गुरू की महानता में विश्वास करने को बाध्य करेगा ग्रीर ग्रापका मस्तक श्रद्धा एवं भक्ति से उसके चरणों में भुक जायगा। ग्राप जब इस तरह उसके सामने ग्रपने को समर्पित कर देंगे तो ग्रापके लिए कुछ भी ग्रप्राप्य नहीं रहेगा।

श्रापको केवल श्रपना सहयोग भर देना है गुरू के सान्निध्य में श्राना है। हृदय में ईश्वर प्राप्ति की प्यास लेकर श्रापको इस योग्य बनाना कार्य है गुरू का विसा प्रकार एक कोयला श्रागारे के सम्पर्क में श्राने पर स्वयं बिना प्रयास श्रागारा बन जाता है वैसे ही श्रभ्यासी गुरू सामीप्य से गुरू के गुणों तथा उसकी श्राध्यात्मिक दशाश्रों को प्राप्त कर लेता है।

दुनियाँ वालो । जाँच कर देखो कि महान सद्गुरू कैसे सहज ढंग से सहज मार्ग पर चलाकर तुम्हें पूर्ण मानव बना देता है ।

WITH BEST COMPLIMENTS FROM

#### MALLIAH BROS.,

Gowliguda **Hyderabad,** A. P.

### ''एक आवाहन"

(बासुदेवसिंह, ग्रमेठी, लखनऊ)

चलता रहा पथिक, जीवन भर, हारा हारा, थका थका सा पग बढ़ाता रहा परन्तु वह वस्तु न प्राप्त कर सका। उस वस्तु को प्राप्ति के लिए ग्रसीमित प्रयास भी किये। कंचन की ढेर लगाली, ऊँची ऊँची ग्रट्टालिकायें बनवा डाली, भीतर बाहर उसको समस्त साँसारिक पदार्थ से भार भी डाला। प्रचलित परम्परा के ग्राधार पर दान दक्षिणा, हवन, कीर्तन भी करता रहा, पर बाहरी शान्ति हूँ, तू ग्रब भी इस मानव से दूर ही रही। कारण क्या है? इसकी ग्रोर संभवतः कुछ ही लोगों ने हिण्टिपात किया हो। वे सचमुच बड़े भाग्यशाली थे ग्रथवा हैं, जिन्होंने वास्तविकता की प्राप्ति के लिये, ग्रीर मानव जीवन को सार्थकता को सिद्ध किये।

सहज रूप से विचार करके देखा जाय तो मानव जीवन को गितमान रखने के लिये मुख्यतः दो ही मार्गसामने ग्राते हैं। जिनमें प्रथम ग्रलौकिक ग्रीर दूसरा लौकिक मार्ग है, या प्रथम को श्रेय ग्रीर दूसरे को प्रेय मार्ग कहते हैं।

श्रेय मार्गः —श्रेय मार्ग उस सहज मार्ग को कहते हैं जिसका पथिक ग्रारम्भ में ग्रपने पथ को कुछ वीराना, सूखा सूखा चकाचौंध से रहित एकाकी पाता है, किन्तु ज्यों ज्यों धैर्य ग्रीर साहस के साथ किसी ग्रनुभवी महापुरुष की देख—रेख में उनकी शीतल छाया का ग्राश्रय लेकर ग्रागे बढ़ता है, घीरे घीरे भौतिकता की सारी बाधायें पीछे छूटने लगती हैं। उस राही को प्रियतम के देश की मलाया— निल का रह रह कर मधुर स्पर्श होने लगता है ग्रीर वह चलते चलते प्रवृत्ति की उस सुरम्य घाटी में जा पहुँचता है जहाँ न शान्ति है न ग्रशान्ति, न दुख है न सुख ग्रीर यदि है तो वहाँ पर केवल साम्यावस्था है। वहाँ पर प्रभु की करुणा हिण्ट निरन्तर ग्रमृत बरसती रहती है ग्रीर भीगता रहता है वह सफल राही जिसने पथ को परख किसी की दया पाकर पहले ही कर ली।

प्रेय मार्गः —श्रेय मार्ग के ठीक विपरीत प्रेय मार्ग है। इस मार्ग का पिथक संसार के सम्मोहक सपनों को सजोंता हुग्रा जीवन के पथ पर ग्रग्यसर होता है। साँसारिक मार्ग के प्रारम्भ की हरियाली, तमाम क्षिणिक सुख सुबिधायों के एकत्रित साधन श्रीर ग्राधुनिकता की गहरी चकाचौंध को देखकर उसका मन नाचने लगता है। इतराता है। उसके भीतर काल्पनिक ऐक्वर्य की भावना भी

जाग उठती है, जो ग्रागे चलकर ग्रह्म में परिवर्तित हो जाती है। कर्म, श्रक्मं, सुकर्म, का बिचार किये बिना वह कार्यशील रहता हुग्रा निरन्तर ग्रन्त की ग्रोर कि बढ़ता रहता है। परिगाम प्रत्यक्ष है। जीवन के ग्रन्तिम क्ष्मण में निराशा, ग्रशान्ति एवं मानसिक क्लेश के ग्रतिरिक्त इस राही को कुछ भी नहीं मिल पाता। हारा हारा, थका थका, सा जीवन सागर में गोते लगाता हुग्रा वह इस बहुमूल्य शरीर का ग्रन्त कर लेता है। बरबस ही बीत जाते हैं, उसके वे ग्रनमोल समय जो ईश्वर की ग्रोर से उसे ईश्वर प्राप्ति के लिए ही दिये गये थे।

ऊपर के दोनों मार्ग पर विहंगम हिष्ट डालने के पश्चात संभवतः कोई भी विवेकशील प्रास्ती ग्रपने जीवन पथ का निर्धारस सहज रूप से कर सकता है ग्रौर वह पथ श्रोय मार्ग के श्रतिरिक्त कोई दूसरा नहीं।

हमारे प्राचीन घार्मिक और आध्यात्मिक ग्रन्थों में वरिंगत इसी श्रेय मार्ग का सरलतम रूप जिसे हमारे परमपूज्य श्री बाबू जी महाराज ने अपनी कृपा हिट से पुन: परिष्कृत, परिमार्जित और परिपक्ष करके सहज मार्ग के नाम से हमारे सामने एक ग्रनोखा मार्ग दिया। किन्तु मार्ग की प्राप्ति ग्रन्तिम प्राप्ति नहीं मार्ग एक साधन है, सिद्धि अथवा परिगाम अभी दूर, बहुत दूर है।

प्रायः देखा जाता है कि राही जब अपने गन्तव्य को पाने के लिए निश्चित पथ पर अग्रसर होता है थोड़े समय के बाद ही उसे मार्ग दर्शन की आवश्यकता पड़ने लगती है, और ईश्वर की कृता से यदि मार्ग दर्शक मिल गया तो निश्चित है कि देर सबेर वह अपने लक्ष्य पर पहुंच ही जायगा। पर यह है साँसारिक मार्ग दर्शक की बात। यदि हमारे भीतर श्रेय मार्ग अथवा सहज मार्ग पर चल कर जीवन के बहुमूल्य लक्ष्य को प्राप्त करने की इच्छा है तो किसी ऐसे अनुभवी और पूर्ण पुरुष की खोज करनी ही पड़ेगी जिसे इस मार्ग का पूरा ज्ञान हो, जिसने अपनी रहनी अनन्त धाम में बना लिया हो, और जिसकी करनी कथनी में रंच मात्र का भी अन्तर न हो। हम सामाजिक प्राणी है, अतः हमारे लिए श्रेयस्कर होगा कि हमारा मार्ग दर्शक भी इसी समाज का प्राणी हो। परिवार के साथ रहकर सहज कार्ग पर कैसे चला जाय, पारिवारिक जीवन में अपने वाली असामइक कठिनाइयों से किस प्रकार निपटा जाय, इसका भी उसे पूरा अनुभव हो तभी वह हमारा बहुमुखी मार्ग दर्शन कर सकता है, और हमें हमारा गन्तव्य दिला सकता है।

इस प्रकार के मार्ग दर्शक को ही हमारे यहाँ गुरू का स्थान दिया गया है

श्रीर समय समय पर इनके विषय में पारखी सन्तों ने श्रपने विचार प्रकट किये ♣ हैं। इन्ही गुरुदेव के विषय में सन्त कबीरदास ने कहा है कि :—

> गुरू मिला तब जानिये, जब मिटै मोंह संताप । हर्ष शोक व्यापै नहीं , तब गुरु जानौ स्राप ।।

वाह ! कैसी ज्वलन्त प्रमास है गुरू प्राप्ति का कि व्यक्ति प्रथम साक्षात्कार में ही धन्य घन्य हो जाय । ऐने गुरुदेव के सान्निध्य में पहुँचते ही प्रास्ती का मोह रूपी स्रावरण जो संताय का कारस है, हट जाता है। उसके भीतर हर्ष, शोक स्रौर सुख दुख की अनुभूति समाप्त हो जाती है। फिर विवेकशील प्रास्ती सहसा स्रांतर मन से "वन्य हो गुरुदेव" कह उठता है स्रौर नत हो जाता है। श्री गुरू के विषय में किसी मनीकी ने स्रपने विचार एक संस्कृत श्लोक द्वारा इस प्रकार प्रकट किया है कि:—

''गुरूर्ब ह्या, गुरूर्विष्सु गुरूर्देवोमहेश्वरः'' ''गुरू साक्षात परसृत्रह्म तस्मये श्री गुरुवे नमः''

वास्तव में गुरू की श्रेणी में वे ही महापुरुष ग्राते हैं जिनमें ब्रह्मा की सी सृजनात्मक, विष्णु जैसी पीषक, ग्रौर महेरवर के समान संहारक शक्ति हो। ग्रथित ब्रह्मा के समान ग्रपने शिष्य के भीतर एक नई मृष्टि की नयी विचार धारा का निर्माण कर सकना, विष्णु के समान उस नई मृष्टि में स्थाइत्व प्रदान कर सकना, एवं महेरवर या शंकर के समान उस शिष्य के भीतर जन्म जन्मान्तर के संचित बुरे संस्कारों मल, ग्रावरण ग्रौर विक्षेणों का संहार कर सकना यह समर्थ गुरू से ही संभव है। खूं कि ब्रह्मा, विष्णु महेश इन तीनों दैविक शक्तियों में इतनी सार्मध्य नहीं है कि ऊपर के तीनों कार्य एक ही साथ एक ही शक्ति कर सके, इसलिए गुरू का स्थान इन तीनों से ऊपर ग्रथित साक्षात ब्रह्म के समान है। ऐसे श्री गुरूदेव को पाकर उनके चरणों को मेरा वारम्बार प्रणाम है।

श्री रामचन्द्र मिशन शाहजहाँपुर के संस्थापक, सहज मार्ग के उत्प्रेरक परम पूज्य श्री बाबू जी महाराज की ग्रोर जब दृष्टि जाती है तब ऐसा लगता है कि ब्रह्म ने ग्रपनी सारी शक्तियों को एक साथ संकलित कर ग्रौर उसे मूर्त रूप देकर हमारे बीच में "सर्वजन हिताय, सर्वजन सुखाय", के लिये ही उन्हें भेजा है। यद्यपि हमारे भीतर सद्बुद्धि का ग्रभाव विवेक की कमी ग्रौर सधी हुई दृष्टि न होने के कारण इस महानतम राजयोगी, पूर्ण सन्त, ग्रौर समर्थ गुरू को सहसा पहचान सकने की क्षमता नहीं है, फिर भी ऐसा लगता है कि वह घड़ी शीझता

में निकट श्राती जा रही है, जब प्रभु स्वयं दया करके श्रपने चरणों की पावन धूल हमारे श्रन्तर क्षेत्र में बिखेर देगें श्रीर तब वहाँ कि साधन तमिश्रा ब्रह्म की इस परमाश्रु शक्ति को पाकर स्वतः श्रपना रूप परिवर्तित कर लेगी। फिर सो जानय जेहि देहु जनाई, जानत तुमंह तुमहि होई जाई की सार्थकता सिद्धहो जायगी।

उपर के दोनों मार्गों का पर्यावलोचन के पश्चात जीवन में समर्थ गुरू की महत्ता ग्रौर उनकी सार्थकता को देखते हुए समाज के समस्त प्रबुद्धजनों से मेरा विनम्न ग्रावाहन है कि वे ग्रपनी जीवन शैती पर एक बार पुनः हिष्टिपात करें ग्रौर एक ग्रवसर ग्रवश्य दे कि इस परम सन्त का सान्निध्य उन्हें प्राप्त हो सके। फिर देखें कि उनके बाहर भीतर किस प्रकार का एक नया निर्माण पथ प्रशस्त होता है, किस प्रकार वे स्वतः गतिमान होने लगते हैं, ग्रौर तीव्रतम गति से ग्रपने लक्ष्य की ग्रोर बढने लगते हैं।

किवरा गर्व न कीजिए, काल गहे कर केस । का जानी कित मारिहैं, का घर का परदेश ।।

उत्पर के दोहे के आधार पर हम समस्त अभ्यासी भाई बहनों का सबसे पुनीत कर्त्तंच्य यही है कि चाहे जिस प्रकार हो लग लिपट कर अपने परम सन्त एवं समर्थ गुरू की कृपा शीझातिशीझ प्राप्त कर लें। कारण कि यह सत्य है कि हमारी मौत हमारे सर पर सबार है, पता नहीं कि यह हमें कब और कहाँ इस शरीर को छोड़ने को बन्ध्य कर दें।

श्रपने एक मात्र स्राराध्य वास्तविक प्रियतम स्रौर पूर्ण समर्थ के श्री चरणों में हम सब का एक साथ स्रसीमित प्रणाम !

\$

# ध्यान ऋौर कर्म

(श्री रघुनन्दन प्रसाद जी)

हमारे जीवन के लिए ध्यान ग्रौर कर्म दोनों ग्रावश्यक हैं। ध्यान के द्वारा हम अपने अन्तर।त्मा में प्रवेश करते हैं और अपने सच्चे स्वरूप को पहचानते हैं। कर्म के द्वारा हमारा सम्बन्ध वःह्य जगत से ग्रौर समाज से स्थापित होता है। हम अपने स्वरूप को पहचानने में समर्थ होते हैं। यह एक बहुत अच्छी बात है परन्तु जैसे बृक्ष की जड़ें पृथ्वी के नीचे छिपी रहती हैं उसी प्रकार हमारा ध्यान मय जीवन संसार की दृष्टि से छिपा रहता है। वृक्ष के पत्ते, फल, फूल म्रादि जिनका उपभोग संसार करता है वह पृथ्वी के ऊपर ही दिखलाई देते हैं। इसी तरह से हमारे जीवन में घ्यान छिपा रहता है स्रौर कर्म ही ऊपर दिखाई देता है। संसार हमको हमारे कर्म ही की तराजू में तौलता है हमारे भीतर ध्यान में क्या है उसको जानने की उसको स्नावश्यकता ही नहीं है। जड़े बुध के जीवन की रक्षा करती हैं । श्रगर जड़ मूख जावे तो दक्ष ही मूख जाता है श्रौर फिर उसमें न पत्ते ग्रा सकते हैं ग्रौर न फूल खिल सकते हैं ग्रौर न फल लग सकते हैं। यही सम्बन्ध ध्यान ग्रीर कर्म का है। ध्यान के बिना शुभ कर्मों का सतत् प्रवाह होना सम्म-भव नहीं है। जहां कर्म ध्यान का ग्रासरा छोड़ कर स्वच्छन्द ग्रौर उन्मुक्त ग्राश्रय हो जाता है तो वह स्वयं थोड़े दिनों में विनाश ग्रौर क्षय को प्राप्त होता है। ध्यान की जड़ों से जो भोजन इसे प्राप्त होता है वह मिलना बन्द हो जाता है ग्रौर विना इस भोजन के कर्म श्रधिक दिनों तक जीवित नहीं रह सकता। परन्तू बुक्ष की उपादेयता उसकी जड़ों में नहीं है वह उसके फूलों ग्रौर फलों में है, उसके पत्तों में है । वासी जीवन वृक्ष के पत्ते हैं, भाव जीवन बुक्ष के फूल हैं ग्रौर सेवा करना जीवन बृक्ष के फल हैं । यदि बृक्ष में केवल जड़ ही जड़ रह जाय ग्रौर उसको जड़ के ऊपर से काट दिया जाय तो फिर उसकी उपयोगिता बहुत कम रह जाती है। इसलिये घ्यान की सार्थकता केवल ध्यान में नहीं है वरन् उस वागाी, भाव, ग्रौर सेवा कर्म में है जो इस ध्यान की जड़ से फूढ़ कर निकलते हैं।

२-साधारएातः लोग यही समभते हैं कि जड़ों से ही बृक्ष के फल, फूल स्रादि से ही जीवन प्राप्त होता है किन्तु लोग यह नहीं जानते कि फल, फूल से भी जड़ों को उनका भोजन पहुँचता है। पत्तो, फूल श्रौर फल वायुमंडल से स्रनेक दिव्य पदार्थ लेते हैं, संग्रह करते हैं ग्रौर वही पदार्थ बृक्ष की जड़ों में पहुँचते हैं। ग्रौर उन जड़ों को दृढ़ता प्रदान करते हैं। इसी प्रकार श्रुभ कर्म भी ध्यान को दृढ़ता ग्रौर शिवत प्रदान करते हैं। ग्राक्सीजन, नाइट्रोजन ग्रादि बहुत से पदार्थ तो वायुमंडल में ही रहते हैं उन्हें फूलों, फलों के द्वारा जड़ों तक पहुँच ते हैं। इसी तरह ध्यान को एक बड़ा पोषक तस्व भी श्रुभ कर्म द्वारा ही प्राप्त होता है। ध्यान के लिये भी कर्म की उपेक्षा नहीं जा सकती।

३-तीन प्रकार के कर्म शुभ माने जाते हैं यज्ञ, दान श्रौर तप। यज्ञ की श्रीगी में वे सब कर्म श्रा जाते हैं जो स्वार्थ बुद्धि से न करके उनसे श्रपने लिए किसी फल की इच्छा न करते हुए केवल ईश्वर के निमित्त किये जाते हैं। जितनी हमारे यज्ञ की क्रियायें हैं वे वास्तव में यज्ञ नहीं हैं परन्तु यज्ञ का प्रतीक हैं। हम श्रग्न में श्राहुत देते हैं श्रौर यह कहते हैं कि यह श्रग्न के लिये है, यह प्रजापति के लिए है, यह सोम के लिये है, यह इन्द्र के लिये है श्रौर श्रन्त में यह कहते हैं कि यह मेरे लिये नहीं है तो इस यज्ञ की क्रिया का सारांश यह है कि हम जो कुछ भी करें वह श्रपने व्यक्तिगत या सामूहिक स्वार्थ को सामने रखकर न करें बल्कि वह विश्व नियन्ता भगवान की इच्छा पूर्ति के लिए करें। इसी का नाम निष्काम कर्म है।

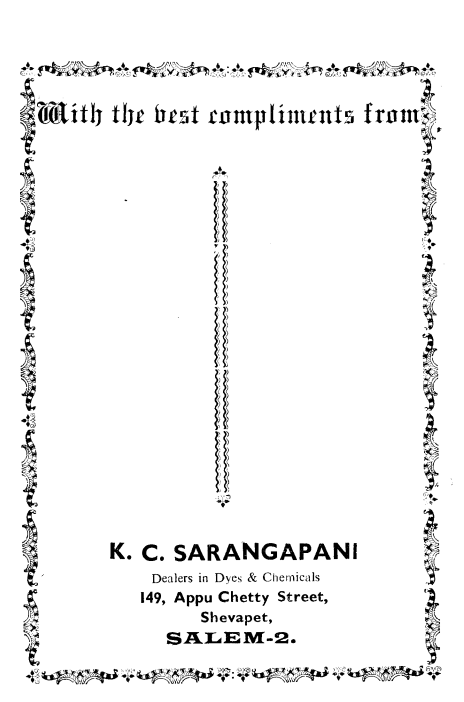
४-हमारा स्वार्थ स्रनेक रूपों में हमारे सामने स्राता है और स्रपने प्रवाह में हमको वहा ले जाता है। इस स्वार्थ के तीन रूप होते हैं, एक स्थूल, एक सूक्ष्म ग्रौर एक सूक्ष्मतम। स्वार्थ का स्थूल रूप है कि हम कर्म करने के समय स्रपने लाभ ग्रौर हानि को सामने रक्खें ग्रौर उन्हीं को मानदण्ड मानकर उनसे प्रेरित होकर काम करें। स्वार्थ का सूक्ष्म रूप यह है कि हम अपनी विजय ग्रौर हार के परिगामों को सामने रख कर कर्म में प्रवृत हों ग्रौर स्वार्थ का सूक्ष्मतम स्वरूप यह है कि हम ग्रपनी स्तुति ग्रौर निन्दा के बिचारों से प्रेरित होकर कर्म का प्रारम्भ करें। इस तीसरे सूक्ष्मतम स्वरूप के ग्रन्तर्गत ग्रात्म विज्ञापन, ग्रात्म प्रदर्शन की भावनायें ग्राजातीं हैं ग्रौर जो कटु ग्रालोचना हमारी होती है उसको सुनकर जो एक प्रकार का रोष हमारे मन में होता है वह भी इसी सूक्ष्मतम स्वार्थ भावना के ग्रन्तर्गत ग्रा जाता है साधारगतः जो जीत हार हमारी होती है, चाहे वह शास्त्रार्थ में हो, चाहे दंगल के मैदान में हो, उसके भीतर हमारा सूक्ष्म स्वार्थ छिपा रहता है। ग्रौर जो कर्म भौतिक पदार्थों की प्राप्ति के लिए किया जाता है उसमें हमारा स्थूल स्वार्थ वृत्ति निहित रहती है। जव तक हम

ें तीनों प्रकार के स्वार्थों से ऊपर नहीं उठ जाते तब तक हमा<mark>रा कर्म यज्ञमयः</mark> नहीं होता ।

५-दान का सम्बन्ध संसार में सहयोग दान करने से है। गरीब ग्रौर निर्ब लों की सहायता करना, विद्या बिहीन को विद्या देना श्रादि सब कर्म दान के हैं। समाज का काम बिना सहयोग दान के नहीं चल सकता। मनुष्य को मनुष्य के प्रति सहयोग दान करना पड़ता है। परिवार को परिवार के प्रति दान करना पड़ता है। सम्प्रदाय को सम्प्रदाय के प्रति सहयोग दान करना पडता है। स्रौर राष्ट्र को राष्ट्र के प्रति सहयोग दान करना पड़ता है। इसी सहयोग दान से संसार में शान्ति, एकता, सम्पन्नता ग्रीर ग्रानन्द की सुष्टि होती है। जब कोई वर्ग या श्री गी इस सहयोग दान को छोड देता है तो थोडे दिनों में वह सख कर नष्ट हो जाता है। इस दान के भी तीन स्वरूप हैं सबसे स्थूल स्वरूप सम्पत्ति त न का है : सम्पत्ति दोन में सभी भौतिक पदार्थों के दान स्ना जाते हैं । दूसरा स्वरूप दान का इससे सुक्ष्म है । यह दान श्रम ग्रौर सेवा का है ग्रौर तीसरा दान जो इन दोनों से सूक्ष्मतम है वह ज्ञान, शील और साहस का दान है (ब्यक्तियों ग्रीर समाज की सची उन्नति धन-सम्पति ग्रौर भोग्य पदार्थों के संग्रह में नहीं है बल्कि ज्ञान, शील ग्रौर साहस के संचय में है। जहां ज्ञान, शील ग्रौर साहस होते हैं वहाँ ये सम्पदायें ग्राप ही ग्राप खिंच कर ग्रा जाती हैं परन्त जहाँ केवल भौतिक सम्पदा होती है स्रौर ज्ञान, शील स्रौर साहस का स्राभाव होता है वह सम्पदा ही परस्पर संघर्ष, दु:ख ग्रीर बिनास का कारए। बन जाती है । ज्ञान, शील ग्रीर साहस का होना ही सच्चरित्रा कहलाती है।

६-तीसरा क्रम तप है। इस कर्म का सम्बन्ध हमारे ब्यक्तिगत जीवन से है। इन्द्रियों को मन के अधिकार में रखना, मन को बुद्धि के अधिकार में रखना और बुद्धि को आत्मा के नियन्त्रण मेंरखने का नाम तप है। यह तप भी तीन प्रकार का होता है-स्थूल तप इन्द्रियों का तप है, मन का तप उससे सूक्ष्म है और बुद्धि का सूक्ष्मतम। यज्ञ. दान औरतप इन्हीं तीनों के द्वारा मानव जीवन का बिकास होता है और उसके ध्यान मेंद्रब्ता और जीवन आता है और वह अपने परम लक्ष्य तक पहुँचने का अधिकारी होता है।

CONTRACTION OF



## \* हमारे गुरूदेव \*

(मुललेखक- श्री जे० मार० के० रायजादा, शाहजहाँपुर)

श्री रामचन्द्रजी का जीवन सामान्य लोगों की ग्रपेक्षा कुछ बिलक्षए। है। उनका जीवन ग्रन्य महापूरुषों के समान न तो घटनाबहुल है ग्रीर न चमत्कार पूर्ण उपलब्धियों से भरा हुग्रा। उनके जीवन की उपलब्धियों का समुचित मुल्याङ्कन करने के लिये यह नितान्त आवश्यक है कि मनुष्य अपने दृष्टिकोएा को उचित दिशा में विकसित करे। उन्होंने अन्य पूरुषों की भाँति कभी ख्याति प्राप्त करने की चेष्टा नहीं की । जनसाधारएा के मापदण्ड के श्रनुसार वे न तो बहुत बड़े वक्ता हैं ग्रौर न शास्त्र कूशल पण्डित । समाज सुधारक ग्रथवा राजनीतिक नेता होने का भी उन्होंने कभी दिखावा नहीं किया। कहाँ श्राजकल के तथाकथित ग्रध्यात्मिक गुरुग्रों ग्रौर उच्चाधिकारियों की चमक दमक ग्रौर ग्राडम्बर, ग्रौर कहाँ हमारे गृरुदेव का शान्त सरल बिनम्न ग्रौर प्रदर्शन रहित जीवन । प्रायः सामान्य जनता जिन बस्तुग्रों को प्रशंसात्मक दृष्टि से देखती है ग्रौर जिन बस्तुग्रों की ग्रोर ग्राकृष्ट होती है, उन बस्तुग्रों का ग्रनेक बाह्यजीवन में सर्वथा ग्रभाव है। तथापि उनके सरल जीवन में कूछ ऐसी लोकोत्तर विशेषता है, कूछ ऐसी बिलक्षरा सूक्ष्मता है, जो साधाररा मनुष्य की पकड़ से बाहर है। ग्रपने गुरुदेव के जीवन वृत्त को लेखनीबद्ध करने में मुफ्ते बड़ा संकोच हो रहा है, क्योंकि मुफ्ते भय है कि मेरा य बाल प्रयास सर्वथा श्रपर्याप्त सिद्ध होगा।

हम लोगों के समान ही वे भी श्वास-प्रश्वास की प्रक्रिया करते हैं, परन्त् उनका सम्पूर्ण व्यक्तित्व दिव्य दीप्ति से देदीप्यमान है । उनका समूचा अस्तित्व दिव्यता का पर्याय मात्र है। उनको समभने के लिये ग्राध्यात्मिक ग्रन्त हिष्ट श्रपेक्षित है। श्रपने सत्तार बर्ष के जीवन में उन्होंने श्राध्यात्मिक जगत् में एक नवीन इतिहास का मृजन किया है, एक भावी संस्कृति का शिलान्यास किया है। उनका गम्भीर लोकोत्तर ब्यक्तित्व बौद्धिक ग्राकलन की सीमा से बिहिभूत है। तथापि मैं स्रपने पूज्य गुरुदेव, शाहजहाँपुर के श्री रामचन्द्र जी के जीवन श्रीर उनके जीवन लक्ष्य की एक भलक बिबिध स्रोतों से प्राप्त सूचनाश्रों के श्राधार पर प्रस्तुत करने का साहस कर रहा हूँ।

उनका जन्म- उनके बंश का एक अपना इतिहास है । मुगलसम्बद् श्रकबर महान् के काल में उनके बंश का श्रम्युदय प्रारम्भ हुन्ना, ग्रौर उसका पतन मुगलसाम्नाज्य के पतन तथा ब्रिटिश शासन के ग्राधियत्य के साथ हम्रा । उनके एक पूर्वज अकबर के दरबार में मीरमुखी थे। उनको 'बुगारा' की उपाधि प्रदान की गई थी श्रबंध के इलाके में तालग्राम में उनकी एक जागीर भी थी । कई पीढ़ियों तक वह जागीर उनके उत्तराधिकारियों के ग्रधिकार में रही। कालान्तर में उनके एक बंशाज बरुशी श्री कुन्दनलाल नवाब शुजाउद्दौला के मूख्य सेनापित रहे। सन् १७६२ ई० में पानीयत के तृतीय युद्ध में बरूशी साहब ने श्जाउद्दौला की सेना का संचालन किया था। इस युद्ध के पश्चात् हाफिज रहमत खाँ ने बच्यी साहब को नबाब शुजाउद्दीला से माँग लिया, क्योंकि वे इनकी बीरता से अत्यधिक प्रभावित हुये थे, तथा उन्हें सेनानायक के पद पर नियुक्त किया । १७७४ ई० में शाहजहाँपुर के निकट फतेहगंज में रहमतखाँ ग्रौर शुजाउहीता के मध्य छिड़ने बाले युद्ध में बल्शी साहब ग्रपने नये नवाब के साथ वीरगति को प्राप्त हए। श्रुजाउद्दौला ने उनको पैतृक सम्पत्ति श्रौर जागीर को जब्त करने का स्रादेश जारी कर दिया । परिवार के शेष सदस्यों ने जीवन रक्षा की दृष्टि से उस स्थान का परित्याग कर दिया, तथा अनेक जिलों में बिखर गये।

सन् १८२४ ई० में बस्शी साहब के पौत्र तथा हमारे गुरुदेव श्री रामचन्द्र जी के प्रिप्तामह श्री सादीलाल जी शाहजहांपुर के नवाब के दीवान नियुक्त किये गये । उनके सुपुत्र तथा श्री रामचन्द्र जी के पितामह श्री जानकी-प्रसाद ब्रिटिश शासनकाल में सिबिल कोर्ट में मुन्सरिम हो गये । श्री जानकी-प्रसाद जी के श्रात्मज श्री बदीप्रसादजी का जन्म बदायूं में १२ जुलाई १८६७ को हुश्रा । उन्हें घर पर हो उर्दू श्रीर फारसी की शिक्षा दी गई तथा नौ वर्ष की वय में श्रग्रेजी स्कूल भेजे गये । वे बहुत ही प्रतिभासम्पन्न छात्र थे । उन्होंने कानून का श्रध्ययन करके १८६२ ई० में शाहजहाँपुर में ही वकालत प्रारम्भ कर दी । श्रत्पकाल में ही उनकी वकालत ऐसी चमकी कि वे शाहजहाँपुर के सर्वश्रेष्ठ वकील समभे जाने लगे । शीघ्र ही प्रथम श्रोणी के विशेष त्यायाधीश (Special Migistrate) के पद पर उनकी नियुक्ति की गई श्रीर १ २६ ई० में उन्हें रायबहादुर की उपाधि प्रदान की गई ।

रायबहादुर बद्रीप्रसाद जी इतिहास के मर्मज्ञ विद्वान थे। भारतीय

इतिहास के प्राचीन युग पर उनका ग्रन्थ एक ग्रपूर्व कृति है। भगवाम् श्रीकृष्ण की वंशावली पर उनका शोधकार्य एक दुर्लभ देन है। प्रकाशन के ग्रभाव में उनकी कृतियाँ स्थाति प्राप्त करने से विच्चत रह गई। उनकी यह कृति उर्दू में है ग्रीर उसका नाम है 'मुशरफुल तारीख-ए-हिन्द'। वकील, विहान् ग्रीर इतिहासवेत्ता होने े साथ ही साथ वे एक ग्रय त सन्धु पुरष थे। उनकी जीवन सहचरी एक धर्मनिष्ठ महिला थीं ऐसे सद्गुर्णोपेत दम्पति से ३० ग्रप्रैल १८६६ ई० के दिन एक दिव्यात्मा शिशु ने जन्म लेकर इस वसुन्धरा को ग्रलंकृत किया, जो ग्राम श्री रामचन्द्र जी के नाम से निक्यात है।

दिव्यात्मा शिशु—जब कोई दिव्यात्मा व्यक्तित्व इस भौतिक जगत् में अवतीर्एा होता है, तो उसके स्नाविभाव के पूर्व उच्चश्चेर्णी के कुछ सन्तजनों का स्नाविभाव भी स्नवश्यम्भावी होता है। पचहत्तर बर्ष पूर्व स्नमेरिका में स्वामी विवेकानन्द ने यह उद्घोषएणा की थी—

"श्राज मानव को श्रध्यातिमक स्वर पर एक और सुधार करने की श्रपेक्षा है। श्राज जब भौतिक विचारधारा श्रपने उत्कर्ष के सर्वोच्च शिखर पर विद्यमान है, श्राज जब मानव भौतिक पदार्थों के श्राश्रित होकर श्रपने दिव्य स्वरूप को भूलता जा रहा है श्रौर एक द्रव्योपार्जक यन्त्र के रूप में परिवर्तित होता जा रहा है, तो एक सुधार की नितान्त श्रावश्यकता है। शिक्त का श्राविभाव होने जा रहा है। श्रलक्ष्य स्वर निनादित हो जुका है, जो निरन्तर धनीभूत होने वाले भौतिकता के प्रवल मेघों को छिन्न भिन्न कर देगा। वह दिव्य शक्ति गतिशील हो जुकी है, जो शीघ्र ही मानव जाति को उसके भूने विसरे सहज स्वभाव का स्मर्ग एकबार पून: करायेगी.। पून: एशिया से ही इस दिव्य शक्ति का कार्य प्रारम्भ होगा।"

उनकी यह भविष्यवाणी सत्य सिद्ध हुई है। स्वयं भारतीय होने के कारण उन्होंने विनम्नतावश 'भारत' के स्थान पर 'एशिया' शब्द का प्रयोग किया है। उस दिव्य शक्ति का आविर्भाव ३० अप्रैल १८६६ को श्री रामचन्द्र जी के रूप में शाहजहाँपुर में हो चुका है। अपनी छटी के दिन उन्होंने जो वस्त्र पहने थे, उन वस्त्रों से अपध्यात्मिक अन्त हैष्टि सम्यन्न पुरुषों के द्वारा इस बात को सत्यापित किया जा सकता है। उन वस्त्रों में शक्ति का स्पन्दन होता है।

शैशव से ही उनकी स्रलौकिक प्रकृति के लक्ष्मग परिस्फुट हो रहे थे। जब वे दो या तीन वर्ष के बालक थे, तो भोजन की स्रोर उनकी काई प्रवृत्ति नहीं िकाई पड़ती थी। जब तक उन्हें कोई बिशेष रूप से खिलाता न था, तव तक वे परोसे हुये भोजन को भी स्वतः नहीं खाते थे।

उन्होंने सात वर्ष की अवस्था में उर्दू और फारसी की तीन पुस्तकें समाप्त कर ली थीं। इसी समय वे मियादी युकार में पड गये, और साल भर तक पड़े रहे। अन्त में जब ठीक हुये तो आश्चर्य है वे वर्णमाला तक भूल चुके थे। उन्हें नये सिरे से पढ़ाई करनी पड़ी।

नौ वर्ष की वय में वे ग्रपनी बिलक्षरण सहजबुद्धि से ग्रपने कपड़ों को सूँ वकर पहचान लेते थे। उनकी यह क्षमता चौदह वर्ष के लगभग इतनी विकस्तित हुई कि पसीने की गन्ध को सूँ घकर वे लोगों का चित्र जान लेते थे। इससे इस बात पर प्रकाश पड़ता है कि दिव्य शक्ति का स्फुरण उनके बस्त्रों को ग्राठ या नौ वर्ष की ग्रवस्था में भी शक्ति समन्वित बना देता था। नौ वर्ष की ग्रवस्था में उनके मन में सत्य के लिथे एक प्रकार की पिपासा जाग्रत हुई, ग्रौर वे जल में हुबे हुथे मनुष्य के समान ग्रतिशय व्याकुलता का ग्रनुभव करने लगे। उनकी यह ग्रवस्था पाँच वर्ष तक निरन्तर बनी रही, ग्रौर अब इसका कोई समाधान नहीं मिला, तो उन्होंने ग्रपने को योग्य पात्र बचाने के लिए तथा सच्चे ग्रौर समर्थ गुरु का प्रन्वेषण करने के लिये प्रार्थना करने का निश्चय किया। चौदह वर्ष की ग्रवस्था में उन्होंने सोचा कि गुरू की खोज व्यर्थ है, परन्तु यदि इस दृष्टि को लेकर वे कभी किसी के पास गये तो निश्चय ही उसे ग्रपना गुरु मान लेंगे। उन्होंने प्राणायाम करना प्रारम्भ कर दिया, जो सात वर्ष तक चलता रहा।

स्कूल से नौकरों की ग्रोर— एक विद्वान् के पुत्र को उत्तम शिक्षा का मिलना स्वाभाविक ही था। परन्तु स्कूल में दी जाने वाली शिक्षा की ग्रपेशा उनका संसार में ग्राने का प्रयोजन भिन्न था। ग्रध्ययन में उनकी रुचि नहीं थी। युष्क ग्रन्थों की ग्रपेक्षा खेल कूद ग्रौर चिन्तन में उनका मन ग्रधिक लगता था! इसका परिगाम यह हुग्रा कि वे परीक्षा में ग्रसफल होने लगे। ग्रनेक दिव्यात्मा महापुरुषों के समान वे गिग्ति में कमजोर थे। पोडशवर्षीय होने पर उन्होंने इच्छाशक्ति के द्वारा ज्ञानार्जन के लिये ग्रपनी ग्रभिरुचि को विकसित किया साहित्य ग्रौर भूगोल से उन्हों विशेष प्रेम था, सम्भवतः भौतिक जगत को सम्भने के लिए तथा भविष्य में उसकी पुनः व्यवस्था करने के लिये! बचपन में उन्हें घुड़सबारी का भी शौक था, जो पुरागों के ग्रनुसार कलियुग में होने वाले ग्रवतार के ग्रश्वारोहण रूप प्रतीक से मिलता जुलता है। हाकी ग्रौर फुटबाल के वे एक ग्रच्छे खिलाडी थे। वे सदा ग्रपनी टीम का नेतृत्व करते थे।

एकबार खाली घन्टे में उनके क्रीड़ाध्यापक ने उन्हें खेलने की सामाग्री देने से इन्कार कर दिया तो उन्होंने खेलना ही छोड़ दिया, जो भविष्य में शुभप्रद सिद्ध हुग्रा। ग्रब चिन्तन करना ग्रौर दार्शनिक निबन्ध लिखना ही उनका खेल था, भविष्य में उन्हें ही मानव जाति की नियति का नेतृत्व जो करना था।

जब वे नवीं कक्षा में पढ़ते थे, तो एकबार उनके प्रधान ध्यापक को ग्रसह्य उदरशूल उठा। वे दर्द से तड़पने लगे। श्री रामचन्द्र जी उनके पास गये ग्रौर उनके दोनों ग्रंगूठे पकड़ कर दर्द बन्द करने की प्रबल इच्छा शक्ति के साथ उनमें ग्रपनी शक्ति का संचार कर दिया। दर्द वन्द हो गया ग्रौर वे सो गये। जब खेल के मैदान में लड़कों को चोट लग जाती थी, तो उनको बिना दवा के ठीक कराने ने लिए श्री रामचन्द्र जी के पास भेजा जाता था। वे सम्मोहन शक्ति के कारण यह सब करने में समर्थ नहीं थे, ग्रपितु शैशव काल से पोषित प्रबल ग्रात्मविश्वास ही इसका कारण था। स्कूल में भी वे ध्यानस्थ हो जाते थे। परिपक्व योगी के समान उन्हें इसका ग्रभ्यास था। बाल्यकाल में उन्होंने कुछ भविष्य बािण्यां भी कीं, जो सत्य हुई।

मैट्रीकुलेशन ग्रीर एस०एल०सी० उत्तीर्ग करने के पश्चात् उन्होंने ग्रपने पिता जी की इच्छा के ग्रनुसार १६२४ ई० में सिविल कोर्ट में नौकरी कर ली। १६२० ई० में उनका विवाह मथुरा में हो चुका था। नौकरी में भी उन्होंने कठोर परिश्रम ग्रीर सच्चरित्रता का ग्रादर्श उपस्थित किया। उनके सन्तजनों जैसे ग्राचरण ने उनके उच्चाधिकारियों को भी प्रभावित किया। ग्रतः ग्रधिकारियों ने उनकी चरित्र पुस्तिका (Charcter rolls) में इसका उल्लेख करने में संकोच नहीं किया। पाठकों की जिज्ञासा का शमन करने के लिए उनमें से कुछ का उल्लेख किया जा रहा है:—

"वे मनुष्य रूप में एक महान् श्रात्मा हैं श्रौर श्रपने कार्य में कुशल हैं।" २-६-२६ "वे एक सावधान श्रौर कठोर परिश्रम करने वाले कर्मचारी हैं तथा श्रपनी श्रप्रतिम सच्चरित्रता के कारण सर्वसामान्य के द्वारा सम्मानित हैं।" (६-७-४६) "वे साधुजनों जैसा पित्रत्र जीवन व्यतीत करते हैं श्रौर श्रपने दैनन्दिन जीवन में उच्च श्रादर्शों से कभी नहीं डिगते हैं, तथा श्रपने कत्तं ब्यों के प्रति श्रत्यधिक जागरक हैं। (२६-२-५५) "इन्होंने श्रपनी सच्चरित्रता श्रौर श्रनुसाशित जीवनचर्या के कारण स्पृहणीय स्थाति श्रजित की है, बिनीति भाव से श्रपना कार्य किया है, तथा मैं समभता हैं ग्रन्य कर्मचारियों के लिए वे एक ग्रादर्श उदारएा हैं ।" (४−१-५६**)** 

श्रागामी पीढ़ियों के लिए एक श्रादर्श स्थापित करने के उद्देश्य से उन्होंने सन्यासी बनकर संसार का परित्याग नहीं किया। उन्होंने संसार में ही रहते हुए सच्चरित्रता पूर्वक ग्रीर प्रभावजनक रीति से ग्रपना कर्तांच्य करते हुये श्रपनी कर्मठता का परिचय दिया। उनको राजिष के जनक समान एक सच्चा कर्मयोगी कहा जा सकता है। ग्राज भी वकीलों के समुदाय में तथा नगर में उच्चकोटि की सच्चरित्रा के उदाहरण रूपसे उनका उल्लेख किया जाता है। यद्यपि उनको श्रवकाश प्रसि किए हुए दशाधिक वर्ष हो चुके हैं।

स्रपने गुरु के साथ-चौदह वर्ष की स्रवस्था में उन्होंने निश्चय किया था कि वे किसी गुरु के पास नहीं जायेंगे, स्रौर वे बस्तुतः नहीं गए। परन्तु भविष्यता को कौन टाल सका है ? न जाने कैसे, वे उस युग के सबसे महान् सन्त-फतेहगढ़ निवासी समर्थगुरु महात्मा रामचन्द्र जो महाराज-के सम्पर्क में स्रा गए। ३ जून १६२२ को किसी श्रलौकिक शक्ति ने खींचकर उन्हें उस महान् सन्त के पवित्र चरणों पर डाल दिया। सम्मोहन ग्रहस्त व्यक्ति के समान उनकी बाणी मौन हो गई। स्रात्मा से स्रात्मा का सम्बन्ध स्थापित हो गया उनका दर्शन के प्रति जो प्रेम था, वह तिरोहित हो गया। सब वे, गुरु के पास जो कुछ था, उसे पाने के लिए व्यग्र हो उठे। स्रपने महान् गुरु पर प्रथम दृष्टि डालने के साथ ही उन्हें पूर्ण सन्तोष की स्रनुभूति हुई। उन्होंने प्राणायाम करना छोड़ दिया स्रौर गुरु के निवँशन में स्रभ्यास प्रारम्भ कर दिया। सब वह दिव्यात्मा बालक स्रपने दिव्यात्मा गुरु के संरक्षण में पहुँच चुका था।

ग्रपने गुरु के सुखद संरक्षरा में उन्हें विस्मयकारक ग्रात्मिक ग्रनुभूतियाँ हुई ग्राध्यात्मिक रेखाचित्र तो पहले से ही विद्यमान था, केवल रंग भरने की ग्रावश्यकता थी। उनकी प्रगति ऐसे वेग से हुई जो ग्राध्यात्मिक प्रगति के इतिहास में ग्रभूतपूर्व है १६२४ में उन्हें एक ऐसी सर्वव्यापनी शक्ति की ग्रनुभूति हुई, जो समस्त जड़-चेतन पदर्थों में तथा प्रकृत के करा करा में ग्रोत-प्रोत है। वे विस्मय के पारावार में निमञ्जित हो गए। उन्होंने ग्रनुभव किया कि परमेश्वर प्रोज्जवल दिवाप्रकाश के समान निखल विश्व प्रपञ्च को व्याप्त करके स्थित है।

१६२६ ई० में उन्हें पूर्णत्व की प्राप्ति हुई उसी वर्ष उन पर बिशूचिका का प्रकोप हुग्रा ग्रौर बहुत सम्भव था कि वे ग्रपने भौतिक शरीर को त्याग देते, परन्तु उनके अवर्तीए होने का एक प्रयोजन था, जो अभी पूर्ण नहीं हुआ था। परमेश्वर की इच्छा से वे तो बच गये, परन्तु उनके ज्येष्ट पुत्र का देहावसान हो गया।

शाहजहाँपुर निवासी प्रशिक्षक (Preceptor) ने १६२६ में जब परम गुरु से श्री रामचन्द्रजी की श्राध्यात्मिक दशा का वर्णन किया तो इस पर परम गुरु का उत्तर था— 'रामचन्द्र अपने कुल का दीपक बनेगा।' जिस समय हमारे परम गुरु रोगग्रस्त होकर गम्भीर स्थिति में पड़े हुए थे, तो उनके एक शिष्य पण्डित गङ्गा सेवक ने उनसे पूछा, "क्या आपने अपना उत्तराधिकारी नियुक्त कर दिया है ?'' उन्होंने उत्तर दिया, "हाँ, मैंने उत्तराधिकारी की नियुक्ति कर दी है। उसका अ।विभवि स्वतः होगा। शलभ वहीं एकत्र होंगे जहाँ प्रकाश होगां।"

अपने गुरु के प्रतिनिधि – १४ अगस्त १६३१ के दिन हमारे परम गुरु महा समाधि में लीन हो गए। अगले ही दिन प्रातः काल हमारे गुरूदेव ने अपने भीतर और बाहर अनन्त शक्ति के उस प्रभाह का अनुभव किया, जिसका उनके गुरु ने उनके भीतर संचार कर दिया था। उनके गुरु उनके भीतर अन्तर्भूत हो गए, अर्थात् उनके साथ एकाकार हो गए।

परम गुरु अपने असाधारण शिष्य और प्रतिनिधि को स्वप्न में प्राणाहुति की प्रक्रिया से तब तक शिक्त सम्पन्न बनाते रहे, जब तक कि उनका कार्य क्षेत्र में उतरने का समय नहीं आया। सम्पूर्ण शिक्तयों के साथ आध्यात्मिक कार्यक्षेत्र में उतरने के लिए जो वर्ष पहले से निर्धारित कर दिया गया था, वह १९४४ ई० था।

१६४३ में स्वामी बैरागानन्द के एक शिष्य हमारे गुरुदेव के पास आकर कुछ दिनों के लिए ठहरे। पहले भी वे गुरुदेव के पास आकर महिनों रुका करते थे। सन्यास ग्रहण करने के पूर्व दोनों की मित्रता थी। इसबार गुरुदेव ने उनमें कुछ आत्मिक प्राणाहुतियों का सङ्क्रमण कराया। इसके अनन्तर जब वे अपने गुरु वैरागानन्द के पास गए, तो उन्होंने देखते ही पूछा, "तुमने किस व्यक्ति से प्राणाहुतियों को ग्रहण किया है?" तब उन्होंने शाहजहाँपुर के श्रीरामचन्द्र जी का नाम लिया और यह भी बताया कि वे फतेहगढ़ के समर्थ गुरु महात्मा श्री रामचन्द्र जी महाराज के शिष्य हैं। इस बात को सुनकर स्वामी जी ने अपने शिष्य के समक्ष यह रहस्य उद्घटित किया कि वे (श्री रामचन्द्र जी) अपने गुरु के प्रतिनिधि हैं। और उनके गुरु महासमाधि के समय उन्हीं में समाविष्ट हो गये

हैं। उन्होंने यह भी बताया कि अब वह समय निकट है जब उनकी वास्तविक आध्यात्मिक दशा प्रकाश में आयेगी। कुछ मास बीतने पर स्वामी वैरागानन्द ने अपने शिष्य से कहा कि जब तुम अगले बार शाहजहाँ पुर जाना, तो श्री रामचन्द्र जी को बता देना कि अब वह समय आ गंवा है। एक सप्ताह बाद उनका शिष्य शाहजहाँ पुर गया, और हमारे गुरुदेब की आध्यात्मिक दशा प्रकट होने लगी। उनके गुरु ने उन्हें जितना आध्यात्मिक दाय सींगा था, वह सब उन्होंने आत्मसात् कर लिया था। उस समय उनकी जो दशा थी, उसको ब्यक्त करने के लिए उनके पास शब्द नहीं थे।

जैसा कि परम गुरु का म्रादेश था, इस तथ्य की घोषणा फतेहगढ़ में म्रायोजित एक भन्डारे में उनके सतीर्थ्य पं० रामेश्वर प्रपाद मिश्र के द्वारा किए जाने
का निश्चय किया गया था। भीर इस विषय में सन्देह करने वालों का म्राह्वान
करने का भी निश्चय था। उकत भ्रवसर पर इलाहाबाद के श्रीप्रति सहाय ने कुछ
परिक्षणों के द्वारा इस तथ्य को प्रमाणित करना चाहा। भ्रपने एक परिक्षण से
वे तत्काल सन्तुष्र हो गये, तथापि उन्होंने कुछ ऐसे परिक्षण उपस्थि करने चाहे,
जो परम गुरु के सभी शिष्यों के सामने रक्खे जायं, तथा जो उन परिक्षणों में खरा
उत्तरे, उन्ने ही परम गुरु का प्रतिनिधि समभा जाय। हमारे गुरुदेव ने उनके
सामने चार ऐसी चमत्कार पूर्ण क्रियाएं रक्बीं, जिनको एक मात्र परम गुरु ही
समभ सकते थे, श्रीर कहा जो इन सब क्रियाश्रों का सफलता पूर्वक सम्पादन
कर सके, वही उनका प्रतिनिधि माना जाय। वे इस प्रकार हैं।

- १- निम्नतम कोटि के स्रभ्थासी को भी एक ही मिनट में गुरु द्वारा दिए जाने वाले श्राध्यात्मिक प्रशिक्षण को ग्रहण करने योग्य बना देना ।
- २- किसी भी अभ्यासी को एक ही मिनट में आत्मसाक्षात्कार के सभी स्तरों की अनुभूति करा दी जाय, परन्तु मृत्यु न होने पावे।
  - ३-सारे संसार को एक मिनट के भीतर समाधिलीन कर देना।
- ४- किसी भी स्थान को एक मिनट में ही ऐसा शक्ति सम्पन्न बना देना, कि जो भी व्यक्ति वहां बैठकर ध्यान करें, वह ग्राध्यात्मिक ग्रवस्था में पहुँच जाय।

किसी ने भी उनकी इस ललकार को स्वीकार नहीं किया। सम्भघतः सभी उमसे डरते थे। श्री रामचन्द्र जी का ग्राध्यात्मिक शक्तियों के ऊपर जैसा प्रभुत्व था, वे सब उसे जानते थे। उन लोगों का स्वल्प ग्राध्यात्मिक विकाश वस्तुग्रो के यथावत् स्वरूप को देखने में बाधक बनता था।

अपने जोवन लक्ष्य की स्रोर- गुरुदेव ने एकाकी ही अपने कार्य को करने का सङ्कल्प किया। उपर से प्राप्त होने वाले श्रादेशों के अनुसार कार्य करने के लिए उन्होंने दक्षिणी पठार को चुना, जो पृथ्वी का सबसे प्राचीन पठार है, खौर जो भगवान् राम के समय से लेकर आज तक दिव्य आत्म औं का कर्मक्षेत्र बना रहा। जब प्रकृति पृथ्वी पर परिवर्तान खौर पुनर्व्यवस्थापन करना चाहती है, तो प्रायः ऐसा ही होता है। उन्होंने दिसम्बर १६४४ से फरवरी १६४५ तक प्रच्छन्न रूप से दक्षिण भारत का भ्रमण किया।

उनके द्वारा किया गया कार्य श्रद्भुत है। राम और कृष्ण के युग में संसार के समक्ष जो समस्याएँ थीं, वे न तो इतनी संख्यातीत थीं और न ऐसी जटिल, जैसी कि वर्त्त मान युग की हैं। श्राज प्रत्येक मानव का पुनर्निर्माण श्रेपेक्षित है। प्रत्येक देश को पुनर्व्यवस्थापित और श्राध्यात्मिक मूल्यों से समृद्ध करना नितान्त श्रावश्यक है। इसके लिये सूक्ष्म प्रक्रिया के साथ सुनियोजित प्रयास की अपेक्षा है। श्रतएव हमारे गुरुदेव ने श्रपने श्राध्यात्मिक सतीर्थ्य पं रामेश्वर प्रसाद मिश्र से परामर्श करके श्रपने पूज्य गुरुदेव की पूण्य स्मृति में एक संघ बनाने का निश्चय किया। उनके सभी गुरुभाइयों में श्री रामेश्वर प्रसाद मिश्र ही एक ऐसे ब्यक्ति थे, जिन्होंने उन्हें श्रपना पूर्ण सहयोग प्रदान किया था। श्रतः उक्त निश्चय के श्रनुसार शाहजहाँपुर में श्री रामचन्द्र मिशन की स्थापना की गई, जिसके संस्थापक श्रीर श्रध्यक्ष स्वयं श्री रामचन्द्र जी बनाये गये।

मिशन के क्रियाकलाप का उल्लेख करने के पूर्व मैं पाठकों के हित की हिष्ट से यह लिखना चाहूँगा कि मार्च १६४५ में हमारे गुरुदेव पूज्य बाबूजी ने भगवान् श्रीकृष्ण के यथार्थ जन्मस्थल को खोज निकाला । श्रभी तक यह स्थान कृष्ण भक्तों के लिये अज्ञात था । जहां पर उनका दाह संस्कार किया गया था, वह स्थान भी जमुना के कछार में रेलवे पुल के नीवे उन्होंने खोज निकाला ।

संघ निर्माण के लिए उन्हें समुचित संख्या में लोग नहीं प्राप्त हुये। ग्रतः उन्होंने मिशन के कार्य को ग्रागे बढ़ने के लिये ग्रपने परिचितों की सहायता ग्रहण की। १६४५ में मिशन का रजिस्ट्रेशन हुग्रा। दशाधिक बर्षों तक मिशन का कार्य उन्होंने ग्रपने पैसे से ही किया, तथा सहस्त्रों रुपया व्यय किया। नियमित रूप से प्रत्येक बर्ष भ्रमण करना ग्रावश्यक ही था।

१६४६ ई० में पं० रामेश्वर प्रसाद मिश्र की सहायता से मैं उनके सम्पर्क

में स्राया । उस समय मैं प्रयाग विश्वविद्यालय का छात्र था । इसके पश्चात् उनके द्वारा किए जाने बाले कार्यों का मुभे व्यक्तिगत रूप से ज्ञान है ।

जनसाधारएा के समक्ष सभी तथ्यों का रहस्य खोलने से यद्यपि मेरी कलम जबाब दे रही है, तथापि उनमें से कुछ का उल्लेख करने की घृष्ठता कर रहा हूँ। १६४८ में उन्होंने मिश्र ग्रौर स्वेज नहर के सम्बन्ध में जो कुछ 'वयाया था, वह ग्रागे घटित हुग्रा। ब्रिटिश शासन को उलाड़ फेंकने के लिये उन्होंने जो सूक्ष्मकार्य किया था, उसका ज्ञान कुछ ही लोगों को था। लार्ड वेवेल के ग्रकस्मात् वापस चले जाने से लोगों को ग्राश्चर्य हुग्रा था, परन्तु मुक्ते नहीं, क्योंकि मुक्ते गुरुदेव के तद्विषयक कार्य का ज्ञान था। धनुष्कोटि का भावी विनाश उनके सहकर्मियों को १६४६ से ही बिदित था। पाठक सोच सकते हैं कि घटना हो जाने के बाद उसको पहले से ही जानने का दम्भ ग्रनेक ढोंगी लोग किया करते हैं। परन्तु हमारे गुरुदेव के सम्बन्ध में यह बात ठीक नहीं है। यदि ग्रागामी घटनाग्रों पर प्रकाश डालने की स्वतन्त्रता मुक्ते दी गई होती, तो मैं ग्रपने कथन की सत्यता प्रमािगत कर देता।

१६५६ में बातचीत के दौरान गुरुदेव ने बताया कि लाल चीन का विभाजन हो जायगा। इसके लक्षरा स्पष्ट दिखाई पड़ रहे हैं। स्रौर इसका घटित होना स्रवश्यम्भावी है।

उन्होंने अपनी पुस्तक 'सत्य का उदय' में लिखा है, ''रूस का अस्त्र स्वयं उसी के लिये घातक हो जायगा। अपनी ही जन्मभूमि में साम्यवाद की कब्र बन जायगी। "यह यथार्थ सिद्ध हो रहा है। चीनी और रूसी सेनाओं का संघर्ष इसका प्रमारा है।

गुरुदेव की सबसे बड़ी देन म्राध्यात्मिक क्षेत्र में है। उन्होंने सारा वायुमंडल शक्ति से म्रनुप्राणित कर दिया है। परिणामतः लोगों में म्राध्यात्मिक पिपासा की वृद्धि हो रही है। सारे संसार को जीवन की यह विद्या पद्धति स्वीकार करनी होगी।

स्राघ्यात्मिकता के इतिहास में किसी भी महापुरुष ने जीवन्मुक्तों का निर्माण नहीं किया, जब कि गुरुदेव ने कुछ लोगों को स्रात्मिक विकास के चरम सोपान पर पहुँचा दिया है।

त्रपने शिष्यों के प्रति उनका व्यवहार प्रेमपूर्ण ग्रौर भाई चारे का है। मिशन में सभी लोग उनको बाबू जी कहते है। वे वस्तुतः हम सभी के पिता हैं। उनका जीवन सरल और अहंकार विहीन है। इस भ्रव्यवस्थित जगत् में व्यवस्था लाने के लिये उनका भ्रवतार हुआ है। उनके साथ केवल दो दिन रहकर कोई भी इस बात को देख सकता है। वे स्वयं व्यवस्था और संघठन के शरीरधारी प्रतीक हैं।

उनकी रचनाएँ—उनकी पहली पुस्तक १६४० ई० में प्रकाशित हुई। इसमें सहजमार्ग के दस सिद्धान्तों की उर्दू में व्याख्या की गई है। इसके ग्रनन्तर १६५० में 'Efficacy of Raj Yoga in the light of Sahaj Marg' तथा १६४५ में 'Reality at Dawn' अ ग्रेजी में प्रकाशित हुई। उनकी चतुर्थ पुस्तक 'श्रनन्त की ग्रोर' हिन्दी में १६५० में प्रकाश में ग्राई। ग्रापकी नवीन पुस्तक Sahaj Marg Philosophy (1969) है इस बसंत उत्सव पर ग्रापकी पुस्तक Voice Real प्रकाशित हो रही है उन्होंने साधक समुदाय के कत्याएगार्थ ब्रह्मसाक्षात्कार की जिस पद्धित का ग्राविष्कार किया है, एक मात्र वही पद्धित मनुष्य को ब्रह्मख्य बनाने में समर्थ है।

ग्राज संसार में साधुसन्तों की संख्या काफी है, बीतों प्रकार के जप ग्रीर मन्त्र हैं, तथा देवी-देवताग्रों की संख्या तो ग्रगिएत है। लोग इनकी ग्रीर श्रद्धा भक्ति पूर्वक ग्राकुष्ट भी होते हैं। परन्तु यह बात ग्रच्छी तरह समभ लेना चाहिये कि ये साधन थोड़ा फल तो प्रदान कर सकते हैं, किन्तु ब्रह्मसाक्षात्कार रूप पूर्ण ग्रीर ग्रन्तिम फल देने की सामर्थ्य इनमें नहीं है। साक्षात्कार की उपलब्धि तो किसी ब्रह्मभूत गुरू के द्वारा कराए गये सम्यक् ध्यान से ही हो सकती है। सहजमार्ग में मनुष्य को इसी के योग्य बनाया जाता है।

पूज्य बाबूजी के गुरूजी ने अपना कार्य समाप्त करते समय उनको आदेश दिया था कि जनता में इसका प्रचार करो । अतः अपने बंचन के अनुसार उन्होंने इस रहस्यिवद्या को इतना सरल और स्वाभाविक बना दिया है कि साधारण से साधारण मनुष्य भी सरलतापूर्वक जीवन के सर्वोच्च लक्ष्य को प्राप्त कर सकता है। जो दिव्य आत्मा हमारे मध्य आज पुनः विद्यमान है, उसको पहचानने में हमें विलम्ब नहीं करना चाहिये। क्या हमें उस महापुरुष की अपार करुणा से लाभ नहीं उठाना चाहिए, जो सर्वसाधारण के लिये मुलभ है। उनके बाहरी ब्यक्तित्व की सरलता और विनम्नता से हमें घोला नहीं खाना चाहिये। हमें यह एक ऐसा बहुमूल्य अवसर प्राप्त हुपा है, जिसको यदि हम इस

समय सो देगे, तो फिर सहस्त्राब्दियाँ बीत जाँयगी और ऐसा स्वरिंगम अवसर शायद ही हाथ लगे।



With Best Compliments from

#### MEGHDOOT

#### Manufacturers of

High Class Paints, Varnishes, Adhesives
(Joycol/Micacoll) Cement Dry Colours and Lime
Colours etc.

MEGHDOOT PAINTS & CHEMICALS (INDIA)

Head office:

Factory:

7/41, South Patel Nagar,

New Delhi-8.

12th Mile Mathura Road Amar Nagar

Faridabad (Haryana)

Sole Distributors:

M/S. Saluja Brothers, Karol Bagh,

New Delhi-5

Phone: 562685

| 1.  | Efficacy of Raj Yoga (English)                                               |         |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|---------|
|     | by Shri Ram Chandraji                                                        |         |
| 2.  | Reality at Dawn (English)                                                    |         |
|     | by Shri Ram Chandraji                                                        |         |
| 3.  | Satyodayam (Tamil) Translation of No. 2                                      |         |
|     | by Shri A. Balasubramaniam                                                   |         |
| 4.  | Satyodaya (Kannada) Translation of No. 2<br>by Shri S. A. Sarnad             |         |
| 5.  | Satyodamu (Telugu) Translation of No 2                                       |         |
|     | by Shri N·K umaraswami                                                       |         |
| 6.  | Satya Ka Uday (Hindi) Translation of No.2                                    | Under . |
| 7.  | Anant Ke Oer (Hindi)                                                         |         |
|     | by Shri Ram Chandraji                                                        | Under   |
| 8.  | Commentary on Ten Commandments of Sahaj                                      |         |
|     | Marg (English)                                                               |         |
|     | by Shri Ram Chandraji                                                        |         |
| 9.  | Towards Infinity (English)                                                   |         |
| 1 / | by Sri Ram Chandraji                                                         | Under   |
|     | Thus Speaks Shri Ram Chandraji<br>Sahaj Marg Philosophy                      |         |
| 11. | by Shri Ram Chandraji                                                        |         |
| 12. | Sahaj Marg-Shri Ram Chandra's New Darsana                                    | `       |
|     | (English) by Dr. K. C. Varadachari                                           | 1       |
| 13. | Lectures on Sahaj Marg                                                       |         |
|     | by Dr. K. C. Varadachari                                                     | 1       |
|     | Sahaj Marg and Personality Problems and Yog                                  | a       |
|     | Psychology and Modern Physiological Theories Edited by Dr. K. C. Varadachari |         |
| 5.  | A Peep into Sahaj Marg (English)                                             |         |
|     | by Shri Iswar Sahai.                                                         |         |
|     |                                                                              |         |

OUR PUBLCATONS

Publication Department, Shri Ram Chandra Mission Shahjahanpur, (U. P.) India.

Sahaj Marg Printing Press, Shri Ram Chandra Mission Shahjahanpur U. P.